

## بيني لِنْهُ الرَّهُمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهِمُ الرَّهُمُ المُلْعُ الرَّهُمُ الْمُؤْمِلُ الْمُعُمِّلُ الْمُعِمِلُ الْمُعْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُعُمِّلُ الْمُعُمِّلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُعِمِلُ اللْمُعُمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُومُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْ



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تصديق واجازت كے بعداب

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

📨 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ،فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع ہے محض مندر جات کی

نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیخ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں گئی کتاب وسنت ڈاٹ کام

webmaster@kitabosunnat.con

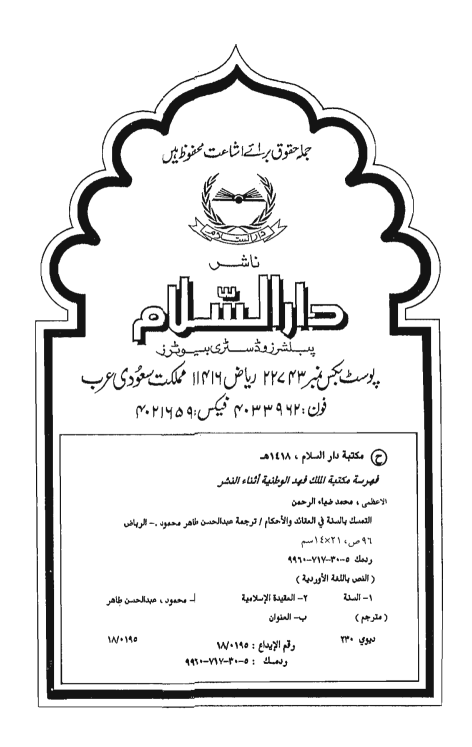
www.KitaboSunnat.com



تالیف <mark>داکشر خی ضبا رالتریمن الأظمی</mark> پرونیسرسلامک پینورشی مدینه منور

ترجبه اکوانس طا مرمرمون مخراعیقوب یخ ایم ایران مرزوزش

> ر دارار سالم پېشرزايند دسري بويرز



## فهرست عناوين

|           | ***                                                                  |         |
|-----------|----------------------------------------------------------------------|---------|
| صفحه نمبر | عناوين                                                               | تمبرشار |
| 4         | عرضِ ناشر                                                            | 1       |
| 9         | عرضِ مترجم                                                           | ۲       |
| lf        | مصنف کا مخضر تعارف                                                   | ٣       |
| 11"       | مقدمه مور لف                                                         | ٣       |
| 10        | رسول الله ( مان کی کی اطاعت فرض ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                        | ۵       |
|           | نیکی اور بھلائی کے کامول میں حکمرانوں کی اطاعت کے بارے میں           | ٧       |
| 12        | ابل سنت و الجماعت كاعقيده                                            |         |
| ۳۱        | محد ثین اور فقها کے ہال سنت کا مفہوم ۔۔۔۔۔۔۔۔۔                       |         |
| س سو      | سنت كالصطلاحي مفهوم                                                  | ۸       |
| ma        | محد ثین کے نزدیک سنت کامفہوم ۔۔۔۔۔۔۔۔                                |         |
| m4        | فقہا کے نزدیک سنت کامفہوم ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                 |         |
| ma        | سنت کی جانچ پڑتال اور اس پر عمل کرنے میں صحابہ کرام کا ذوق و شوق ۔۔۔ | ٩       |
| ۵٠        | کتب حدیث و سنت کی دو بنیادی قشمیں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                        | 1+      |
| ۵٠        | سند کی تعریف                                                         |         |
| ۵٠        | متن کی تعریف                                                         |         |
| ۵٠        | متواتر کی چار شرائط                                                  |         |
| ۵۱        | آحاد کی تعریف اور اس کی اقسام                                        |         |
| ۵۲        | مستشرقین کاایک مغالطه اور اس کاازاله                                 | 11      |
| ۵۵        | منتشرق گولد زيبر كا نظريه سنت                                        |         |
| ۵۵        | منتشرق کے استدلال کا جائزہ                                           |         |
| ٧٠        | زملنے کی اقسام ۔۔۔۔۔۔۔۔                                              |         |
| 44        | جاہلیت کی رسومات و عادات کے بارے میں اسلام کا موقف ۔۔۔۔۔۔۔           | 15      |



### عرضِ ناشر

الْحَمْدُ للهِ وَحْدَه وَالصَّلاَةُ وَالسَّلامُ عَلَىٰ مَنْ لَا نَبَيَّ بَعْدَه. اللَّهِ على سَنْ لَا نَبَيَّ بَعْدَه. اللَّهِ السَّد

دین اسلام کے اصل ماخذ دو ہیں- کتاب الله اور سنت رسول الله (صلی الله علیه وسلم) - الله تبارک و تعالی نے قرآن پاک کے شروع میں ہی ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِنَابُ لَارَبَبُ فِيدٌ ﴾ (البقرہ: ٢) اور پھر ﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَمُنْ عَلُّونَ ﴾ (الحجر: ٩) "ب شك جم في ذكر (قرآن ياك) كو نازل كيا اور بے شک ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔" فرما کر قرآن پاک کو کسی بھی شک و شبہ اور تغیر و تبدل کی گنجائش سے یاک کر دیا۔ اسی طرح دوسرے ماغذ سنت رسول اللہ کے بارے میں ﴿ وَمَا ٓ ءَالَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَكُ لُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنَّهُ فَٱنْهُوأً ﴾ (الحشر: ٤) (اورجو چيزرسول ( مانتور ) تہمیں عطا کر دیں وہ لے لو اور جس چیز سے تہمیں روک دیں اس سے رک جاؤ-) اور ﴿ مِّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ (النساء: ٨٠) جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ کا حکم ماناً" کا فرمان جاری فرما کر ان دونوں مصادر پر مرحقانیت ثبت کر دی۔ لیکن پھر بھی بہت سارے لوگوں نے ان فرامین کو سمجھنے اور ان کی فرضیت کے بارے میں اہمام پیدا کرکے کو آہ بنی کا شوت دیا۔ مستشرقین نے نمایت چابک وسی سے عوام کے زہنول میں یہ بات بھانے کی کوشش کی کہ جب دین اسلام نے اپنے ابتدائی معاشرے میں اپنے اباء واجداد کی رسم و رواج کو جاری و ساری رکھا تو پھر ہر ملاقے کے عوام کو بیہ حق حاصل ہے کہ وہ بھی اپنے معاشرے میں موجود رسم و رواج کو جاری ر کھتے ہوئے اسلامی معاشرہ تشکیل دیں ۔ گویا سنت کی شرعی حیثیت کو مجروح کرکے دین اسلام میں اں طرح بگاڑ کی نامسعود کوشش کی گئی اسے دین حق کے خلاف ایک سازش ہی کہا جا سکتا ہے۔ المین الجمد للد ہر دور میں محدثین اور علماء کرام کی ایک جماعت اس سازش اور فتنه کا سدباب کرنے یں کوشال رہی اور اسلام کے مذکورہ دونوں ماخذوں کے دفاع میں بھیشہ سینہ سپررہی۔

| صفحه نمبر | عناوين                                         | نمبرشار |
|-----------|------------------------------------------------|---------|
| 44        | قسامه                                          |         |
| 44        | يوم عاشور كاروزه                               |         |
| 42        | جاہلیت کے چند دیگر اعمال ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔            |         |
| ar        | شاخت وغیرہ کے دعوے کا بطلان ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔         |         |
| 44        | ایک ضروری وضاحت                                |         |
| 44        | صیح عقیده                                      | 11"     |
| ۷٠        | صفات باری تعالیٰ کے بارے میں صحیح عقیدہ ۔۔۔۔۔۔ | سم ا    |
| ٧ ٢       | ابل سنت والجماعت كااجمالي عقيده                | 10      |
| ∠۵        | نبیادی عقائد کی توضیحات                        | 14      |
| ∠۵        | توحید کی تین قشمیں                             |         |
| ۷۵        | توحيد ربوبيت                                   |         |
| 44        | توحيد الوہيت                                   |         |
| 22        | الوہیت کے نقاضے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                     |         |
| ۸۵        | توحيد اساء و صفات                              |         |
| Λ9        | شرک کی اقسام                                   |         |
| 91        | عقیدہ سے متعلق بعض اہم کتب                     | 14      |
| 95        | ایک سوال اور اس کا جواب                        |         |
| 91"       | عقیدہ صحیحہ سے انحراف کا سبب ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔        |         |
| 91"       | چند فرقے اور ان کے مختصر عقائد ۔۔۔۔۔۔۔۔۔       |         |
|           |                                                |         |
|           |                                                |         |
|           |                                                |         |

## لِسُمِ اللّٰبِ الدُّطْنِ الدِّحْمِ

## عرضِ مترجم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعد:

اہل سنت و الجماعت کا روز اول سے یہ عقیدہ رہا ہے کہ رسول اللہ ماڑ آہیل کی سنت کی ایک مستقل شری حیثیت ہے' اتباع سنت جزو ایمان ہے' حدیث سے انکار و اعراض قرآن کریم سے الحراف و بعد کا زینہ ہے اور سنت سے انماض و لاپرواہی فہم قرآن سے دوری ہے۔ سنت کے بغیر قرآن احکام و تعلیمات کی تفییم اور پھراس پر عمل کرنا ''ایں خیال است و محال است و جنوں'' کے مترادف ہے۔ جس طرح کسی چھت پر سیرھی کے بغیر چڑھنا خلاف عقل ہے' ایسے ہی سنت مترادف ہے۔ جس طرح کسی چھت پر سیرھی کے بغیر چڑھنا خلاف عقل ہے' ایسے ہی سنت رسول (ماڑ ایکی ایک بغیر قرآن فنمی کا دعوی نادانی ہے۔

عنالفین حدیث اور مکرین سنت کے مقابلے میں ہروقت بفضل اللہ سلف صالحین اور محد ثین ارام کی الیہ جماعت موجود رہی ہے 'جس نے سنت کے ظاف اٹھنے والے طوفان اور آندھیوں کا "مل وجہ البھیرة" ڈٹ کر مقابلہ کیا اور سنت رسول ( البھیرة مسخ اور اس پر اعتراض کرنے الله الله کا ایسارد کیا کہ وہ فُمَّ نُجِسُوا عَلَی رُءُوسِهِمْ کی تصویر بن گئے اور شرمندگی سے ان کے مرابعل کئے۔

سنت کیا ہے؟ اسلام میں اس کا تشریعی مقام کیا ہے؟ سلف صالحین کے ہاں سنت کا کیا رتبہ ہے؟
مد 'ین و فقها کے نزدیک سنت کا کیا مفہوم ہے؟ مستشرقین کا نظریہ سنت کیا ہے؟ اور ان کے
اللہ اال کا روکیے کیا جا سکتا ہے؟ آیا سنت محض اعمال و احکام ہی میں قابل جمت ہے یا عقائد میں

اس اہم موضوع پر جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ کے کہنہ مشق استاذ ڈاکٹر محمد ضیا الرحمٰن اعظمی نے قلم اٹھایا اور سنت رسول اللہ (سلی اللہ علیہ وسلم)اور اتباع سنت کے بارے میں "السمسک بالسسنه" فی العقائد والاحکام" کے نام سے عربی زبان میں ایک جامع کتاب مرتب کرک مستشرقین کے خلاف اپنے اسلاف کی سنت کو جاری رکھا۔ ڈاکٹر اعظمی نے نہ کورہ کتاب میں محدثین اور فقہا کے نظریات و عقائد کو وضاحت کے ساتھ بیان کرتے ہوئے دین اسلام میں اتباع سنت کی اہمیت کو اجاگر کیا ہے۔ نیز جابلیت کی رسومات و عادات کے بارے میں دین اسلام کا موقف پیش کرتے ہوئے سنت رسول اللہ اور اطاعت برسول کا مفہوم واضح کیا ہے اور اولوالا مرکی اطاعت کے بارے میں اہل سنت و الجماعت کا عقیدہ بیان کیا۔

کتاب کی اہمیت و افادیت کو مد نظر رکھتے ہوئے جناب ڈاکٹر اعظمی کی اجازت سے دارالسلام نے اس کتاب کا اردو ترجمہ شائع کرنے کا اہتمام کیا۔ واضح رہے کہ ترجمہ کا کام ڈاکٹر موصوف کے ایک لائق و فاکق شاگرد اور جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ کے فاضل نوجوان ابوالحن طاہر محمود شخ نے انجام دیا۔ ہم اس کی تزئین و طباعت کو معیاری بنانے میں کماں تک کامیاب ہوئے ہیں اس کے لیے قار کین کی رائے کے منتظر رہیں گے۔ اللہ تعالی سے دعاہے کہ وہ ڈاکٹر اعظمی مترجم اور ہماری اس کاوش میں کمی و کو تاہی سے درگر ر فرماتے ہوئے شرف قبولیت عطا فرمائے اور روز قیامت ہمارے نامہ اعمال میں اضافہ کاسب بنائے۔ آمین

خادم قرآن و سنت عبدالمالک مجابد مدیر دارالسلام - الریاض

4

### مصنف كالمخضر تعارف

فضیلتہ الشیخ محرم ڈاکٹر محمد ضیاء الرحل اعظمی صاحب انٹر نیشنل مدینہ یونیورٹی کے کہنہ مشق اساتذہ میں سے ہیں۔ علمی طقول میں آپ محتاج تعارف نہیں۔ طلبہ کو تفییم درس میں مستفیض و مطمئن کرنا آپ کا خاص وصف ہے۔ نیز آپ ان خوش نصیب اہل علم میں سے ہیں جنہوں نے اپنی زندگی سنت رسول ( ماٹھ کے اللہ تعالی موصوف کو تاحیات دعائے نبوی «نَظَیر الله الله المرَءًا سَمِعَ مَقَالَتِی فَحَفِظَهَا وَوَعَاهَا وَاَحَاهَا وَاَحَاهَا وَاَحَاهَا وَاَحَامَ مرسی کے ماتھ عمر میں استہ عملی کا مصداق بناتے ہوئے ان کو خوش خرم رکھے اور صحت و عافیت کے ساتھ عمر میں برکت عطا فرمائے۔ (آمین)

فنیلت الاستاذ ڈاکٹر محمد ضاء الرحمٰن اعظمی صاحب درس و تدریس کے علاوہ تالیف و تصنیف کے بھی شہروار ہیں۔ ان کے قلم سے کئی ایک علمی مخطوطات شخقیق و تنقیح کے زیورات سے آراستہ ہو کر احباب علم و معرفت سے خوب داد شخسین حاصل کر پچکے ہیں۔ ان کے مشہور علمی' شخقیقی اور مصنیفی شاہکار درج ذمل ہیں:

ا- أقضية رسول الله صلى الله عليه وسلم

| (عربي 'اردو) | - | لابن الطلاع القرطبى |
|--------------|---|---------------------|
|--------------|---|---------------------|

٢- المدخل إلى السنن الكبرى للبيهقى (عربي اردو)

۳- امالی ابن مردویه (علی)

٣- فتح الغفورفي وضع الأيدي على الصدور للسندي (على)

۵- دراسات في البجرح والتعديل (علي)

۲- اليهوديه والمسيحيه

اعلى الهند
 اعلى الهند

۸- غیرمسلموں کو دعوت قرآن ۸- خیر مسلموں کو دعوت قرآن

بھی قابل عمل ہے؟ کیا سنت کے بغیر قرآن کریم کو سمجھنا ممکن ہے؟ حکمرانوں کی اطاعت میں ضابطہ سنت کیا ہے؟ اور بنیادی عقائد میں سنت کی کیا حیثیت ہے؟

الله تعالی ہمارے استاد محرّم نفیلنہ الشیخ ڈاکٹر محمد ضیاء الرحمٰن اعظمی صاحب کو جزائے خیر دے جنہوں نے اپنی اس کتاب میں مذکورہ سوالوں کا مختصر گر مدلل جواب دیا ہے۔ نیز افادہ عام کے پیش نظر آپ کے بعض اہم خطبات اور توضیحی اضافات کو بھی شامل کتاب کر دیا گیا ہے۔

یاد رہے کہ راقم الحروف محرم اعظمی صاحب کا ایک ادنی شاگر د ہے۔ یہ میرے لیے بڑی سعادت ہے کہ مجھے موصوف کی اس عربی کتاب کو اردو قالب میں ڈھالنے کا موقع ملا۔ کتاب کی تفییم و ترجمانی اور مؤ لف کتاب کے مقصد تحریر کو اجاگر کرنے کے لیے حسب استطاعت کوشش کی ہے۔ اللہ تعالی اس کتاب کو مفید عام بنائے اور ہم سب کی غلطیوں اور لغزشوں سے درگزر فرمائے۔ ہیں یا رب العالمین!

ملاحظہ: حدیثوں کے جمع کرنے میں مؤلف نے اس بات کا خاص طور پر اہتمام کیا ہے کہ دہ صحیحین کی ہوں بصورت دیگر موصوف نے صحیح و سن اور ضعیف کو واضح کردیا ہے۔ یاد رہے کہ عمل کے اعتبار سے صحیح اور حسن میں کچھ زیادہ فرق نہیں ہے۔ اس کی مزید تفصیل مور لف کی کتاب «دراسات فی الحرح والمتعدیل» میں ملاحظہ فرما کیں۔

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله و صحبه أجمعين-

ابوالحن طاہر محمود بن محمد یعقوب شخ ایم- اے مدینہ یونیورشی



#### مقدمه مؤلف

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ ،نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنسْتَغَيْرُهُ، ونَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا، وَسَيِّئَاتِ أَغْمَالِنَا، مَن يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَ لَا إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ . أَمَّا بَعدُ :

یہ کتابچہ عقائد و احکام کے باب میں سنتِ نبوی پر عمل پیرا ہونے کے لیے بہترین رہنمائی ہے' جو راقم کی مختلف تصنیفات اور متنوع علمی تحقیقات و مقالہ جات کے دیباچوں سے ماخوذ ہے۔ علاوہ ازیں افادۂ عامہ کے پیش نظر بعض ضروری فوائد و زوائد کو بھی شامل کتاب کیا گیا ہے۔ مقصد تحریر سے ہے کہ تشکگانِ علم اور متلاشیانِ حق اس سے مستفید ہوتے ہوئے اہل سنت و

مقصد تحریر میہ ہے کہ تشکان علم اور متلاتیانِ حق اس سے متنفید ہوتے ہوئے اہل سنت و الجماعت کے جادہ حق (سبیل المومنین) پر گامزن رہیں۔ "طریق اہل سنت" کی تعریف میں شخ الاسلام ابن تیمیہ رقم طراز ہیں! ظاہر و باطن میں احادیث نبویہ کی اتباع کرنا' مهاجرین و انصار میں سے سابقون اولون صحابہ کرام کی پیروی کرنا اور نبی کریم مال تا کیا کہ درج ذبی وصیت پر عمل بیرا ہونا' اہل سنت و الجماعت کا راستہ ہے۔ ارشاد نبوی ہے:

"عَلَيْكُمهُ بِسُنَتِي وَسُنَةِ الْخُلْفَآءِ مير بعد ميرى اور بدايت يافة 'راست باز ظفاء كى الرَّاشِدِيْنَ الْمَهْدِيِّيْنَ مِنْ بَعْدِيْ ، سنت كو تقام ركهنا اور اس پر جے رہنا اور دين ميں تمسَّكُوا بِهَا، وَعَضُوْا عَلَيْهَا ايجاد كرده فى چيزوں سے بچتے رہنا كوتكه (دين مين) بر بالنَّوَاجِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ نَاكُم بدعت به اور بدعت سراسر مرابى ہے۔ الأَمُورِ ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةً بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةً ».

آ خریس دعاگو ہوں کہ اللہ رب العزت ہمیں امام الانبیاء سید المرسلین ملی اللہ کی سنت کی اتباع الرسلین ملی اللہ کی اللہ ک

ڈا کٹر محمد ضیاء الرحمٰن الأعظمی مدینہ منورہ ہے / 11/ ۱۲/۱۳ حجری

#### 9- التمسك بالسنة في العقائد والأُحكام (عربي) (اى كاب كا يه ترجمه بـ)

•ا- المنن الكبرى شرح و تخويج السنن الصغرى للبيهقى- يه كتاب زير تالف به السنن المصغرى للبيهقى- يه كتاب زير تالف به اس مين موركف في محدثين كه اسلوب مين علاء كا فقى اختلاف اور ان كه دلاكل كاذكر كرتے ہوئے فقہ مديث كو بيان كيا ب- ان شاء الله العزيز تقريباً چار بزار صفحات پر مشمل به عظيم كتاب عنقريب افادة عام كه ليه زيور طباعت سے آراستہ ہونے والى ب-

اا- موسوعة القرآن الكريم

یہ کتاب بھی ذیر تھنیف ہے جس میں محرم ڈاکٹر صاحب قرآن کے تقریباً چار سواہم اور بنیادی موضوعات پر قرآن 'احادیث صحیحہ اور تاریخ کی روشنی میں مفصل بحث کر رہے ہیں۔ توقع ہے کہ یہ کتاب ڈیڑھ ہزار صفحات پر مشتمل ہوگی اور بیک وقت ہندی 'اردو اور اگریزی میں شائع کی جائے گی۔
گی۔

وآخردعوانا أن الحمدلله رب العالمين-

ازمترجم



## رسول الله ملافقار کی اطاعت فرض ہے۔

الله تعالیٰ نے اپنی کتاب قرآن کریم میں اینے رسول مالٹیکیلیم کی اطاعت کا حکم دیا اور اس کو مسلمالوں کے لیے لازی قرار دیا ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَمَا مَالِنَكُمْ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا اورجو چيزرسول ( مَلْ الْكِيمَ ) تهيس عطاكروين وه لي لو المنكم عَنْهُ فَأَنْهُوا ﴾ [الحشر: ٧]. اورجس چیزے تمهیں روك ديں 'اس سے رك جاؤ-

﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ اور الله اور رسول كي اطاعت كرو ثاكم تم ير رحم كيا

﴿ يُكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا أَسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ الله الله اور رسول كا حكم مانو جب وه تم كو وَالرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُعِيدِكُمْ ﴾ ايسے كام كے ليے بلائے جس ميں تمارى زندگى ہے۔

( عمران: ۱۳۲]. جائے۔ الله عمران: ۱۳۲]. جائے۔

[الأنفال: ٢٤].

#### ليز فرمانا :

﴿ مِن يُعلِيعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ جس نے رسول مَنْ يَكِيمُ كاتِهم مانا ' يقينا اس نے الله كاتهم [النساء: ٨٠]. الله

> اس سے ابت ہوا کہ اللہ تعالی نے این رسول کی اطاعت کو اپنی اطاعت قرار دیا ہے۔ امام ابن کثیر رحمہ اللہ آخرالذکر آیت کریمہ کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

الله تعالیٰ اپنے بندے اور رسول محمہ ماٹھ آباری کی تشریعی حیثیت و منزلت کی بابت فرہا رہے ہیں کہ جس نے اس کی اطاعت کی' در حقیقت اس نے اللہ کی اطاعت کی اور جس نے اس کی نافرمانی کی' بلا الہ اس نے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی۔ یہ اس لیے کہ نبی مالٹیکٹیٹر اپنی طرف سے کچھ نہیں کہتے' بلکہ وہی ہ **ان پر** وحی کی جاتی ہے۔ <sup>(ا)</sup>

<sup>(</sup>۱) کلیمرابن کثیر (۲/ ۱۳۱۹)

اور ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ أَللَهُ فَاتَبِعُونِ كَهُ دُوكَ اللهِ مَا الله سے محبت رکھتے ہو تو میری اتباع یُتَمِبَکُمُ اللَهُ وَیَفْفِرَ لَکُمْ ذُنُوبَکُمُ ﴾ کرو'الله تم سے محبت کرے گااور تمهارے گناہ معان [آل عمران: ۳۱]. کردے گا۔

الله تعالی نے اپنے رسول صلی الله علیہ وسلم کی اطاعت کو اپنی محبت کے لیے معیار اور کسوئی قرار دیا ہے۔ یہ اس لیے کہ الله تعالی نے قرآن کریم کو مجمل طور پر نازل فرمایا اور اس کی تفیر و تشریح کی ذمہ داری اپنے پغیر مائی کی سپرد کر دی 'چنانچہ نبی کریم مائی کی ارشادات ' افعال و کردار اور تقاریر سے قرآن کریم کی تفیر فرمائی۔

اس کی مزید وضاحت درج ذمل آیات میں یوں کی گئی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

> ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِثُمَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

﴿ وَمَآ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبِ إِلَّا لِتُبَيِّنَ

لَمُمُ ٱلَّذِي ٱخْنَلَفُواْ فِيلِّهِ وَهُدُي وَرَحْمَةً

لِْقُوْمِ يُؤْمِنُونَ﴾ [النحل: ٦٤].

اور فرمایا:

اور ہم نے آپ ( ماٹھی اُلی پر ذکر (قرآن کریم) نازل کیا ماکہ جو (ارشادات) لوگوں پر نازل ہوئے ہیں' آپ ( ماٹھی ا ) انہیں کھول کر بیان کر دیں اور شائد کہ وہ غور و فکر کرس۔

اور ہم نے آپ ( مان کا کہ اس کتاب کو اس لیے اتارا کہ آپ ( مان کا کہ ) لوگوں کے لیے ان مسائل میں حق کو واضح کر دیں جن میں انہوں نے اختلاف کیا اور (بیہ کتاب) مومنوں کے لیے ہدایت اور رحمت ہے۔

امام شافعی رحمہ الله فرماتے ہیں کہ قرآن کریم کے انداز بیان کی مختلف شکلیں ہیں:

- (۱) بعض احکام دین کو پوری وضاحت کے ساتھ بیان کر دیا گیا ہے 'للذا قرآن کریم کے علاوہ ان کی وضاحت کے لید اسکی وضاحت کے لیے کسی دو سری چیز کی ضرورت نہیں۔
- (۲) بعض احکام کی فرضیت تو قرآن کریم میں انتائی وضاحت کے ساتھ بیان کی گئی ہے' جیسا کہ رسول اللہ ماڑ گاڑا کی اطاعت کو ضروری قرار دیا گیا ہے' مگر ان کی فرضیت کی کیفیت' کس پر فرض

(۳) بعض احکام کا ذکر کسی واضح نص کے بغیر (یعنی اشار ہ) کیا گیا ہے 'کیکن ان کی تشریح و تفصیل نمی کریم مطاق کیا کی سنت سے معلوم ہوتی ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ وَكَانَ مَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣].

اور سوره آل عمران میں فرمایا:

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ اَنفُسِهِمْ يَسْلُوا عَلَيْهِمْ النَّهُوا عَلَيْهِمْ النَّبِيهِمِ وَيُعَلِّمُهُمُ النَّبِيهِمِ وَيُعَلِّمُهُمُ الكِنكِ وَالْحِصْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَهُ فِي ضَلَالٍ مَّبِينٍ ﴾ ون قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مَّبِينٍ ﴾ وال عمران: ١٦٤].

اور الله تعالی نے آپ ( ماٹھکیلی ) پر کتاب اور حکمت نازل فرمائی ہے اور آپ ( ماٹھکیلی ) کو وہ باتیں سکھا سی جن کا آپ ( ماٹھکیلی ) کو علم نہ تھا اور آپ ( ماٹھکیلی ) پر اللہ تعالیٰ کا بڑا فضل ہے۔

بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان پر احسان کیا کہ ان میں ' ان ہی میں سے ایک رسول مبعوث فرمایا 'جو ان کو اللہ تعالیٰ کی آیات پڑھ کر ساتا ہے 'ان کا تزکیه کرتا ہے اور ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے اور اس سے قبل یہ لوگ صرتے گمراہی میں تھے۔

ان آیات میں اللہ تعالی نے کتاب لینی قرآن کریم اور حکمت لینی سنت مطہرہ کا ذکر فرمایا ہے۔ واضح رہے کہ حکمت کو قرآن کریم کا مترادف ماننے کے بجائے سنت رسول پر محمول کرنا عربی زبان و ادب کے اعتبار سے بہتر ہے۔

امام شافعی رحمہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ "اللہ تعالیٰ نے کتاب 'جس سے مراد قرآن کریم اور عکمت کا تذکرہ فرمایا ہے اور میں نے علوم قرآن کے ایک ماہر اور پسندیدہ شخصیت کو بیہ فرماتے ہوئے مناکہ عکمت سے مراد رسول اللہ مالیکی منت ہے۔" (۱)

الله رب العزت نے اپنے درج ذبیل فرمان میں اس شخص کے ایمان کی نفی کی ہے 'جو اپنے

<sup>(</sup>۱) الرساله (ص (۳۲ ـ ۳۳)

معاملات میں نبی کریم مالٹی کو حاکم تشکیم نہ کرے۔ فرمایا:

﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجُا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا سَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

سو تمهارے بروردگار کی قتم! جب تک اپنے تنازعات میں حمہیں منصف نہ مان لیں اور جو فیصلہ تم کر دواس سے اینے ول میں کوئی تنگی محسوس نہ کریں' اس کو خوشی سے مان لیں' تب تک مومن نہیں ہو سکتے۔

ید آیت کریمہ حضرت زبیر دہائی کے بارے میں نازل ہوئی ہے، جیسا کہ امام بخاری، امام مسلم ادر دیگر ائمہ نے ان سے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی موجودگی میں ایک انصاری کا حضرت زبیر روالی سے نالی کے ذریعے تخلستان کو سیراب کرنے کے سلسلے میں تنازعہ بیدا ہوا- دونوں ن اپنا معاملہ نبی کریم مالی ایک خدمت میں پیش کیا۔ آپ مالی ایک ان حضرت زبیر والت سے فرمایا: اے زبیر! پہلے اپنے کھیت کو سیراب کراو پھریانی اپنے «ٱسْقِ يَازُبَيْرُ! ثُمَّ أَرْسِلْ إِلَى جَارِكَ». پردسي كي طرف چهواردو-

چنانچہ انصاری غصے میں کہنے لگا: آپ ماٹھا کیا نے یہ فیصلہ اس لیے کیا کہ زبیر وہا ہیں آپ ماٹھا کیا کا چپازاد بھائی ہے اس پر نبی کریم مانٹیکیا کا چرہ مبارک سرخ ہو گیا اور فرمانے گئے:

اے زہیر! اپنے باغ کو سیراب کر کے پانی روک لو' حتیٰ «ٱسْقِ يَازُبَيْرُ! ثُمَّ ٱحْبِسِ الماءَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَى ٱلْجَدْرِ». كه منڈير تك پَنْج جائے۔

حصرت زبیر روایش فرماتے ہیں کہ الله کی قتم میرے خیال میں یہ (فد کورہ بالا) آیت اسی بارے میں نازل ہوئی ہے: (''

امام ابن کیرانی تفیر میں رقمطراز ہیں کہ اپنے باہمی جھٹروں اور حل طلب مسائل کو اللہ کی کتاب اور اس کے رسول مالیکی کی سنت پر پیش کرو اور انہیں کو حاکم تشکیم کرو-

﴿ إِن كُنُمُ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ ﴾ الرتم (واقعى) الله اور روز آخرت يرايمان ركهته مو-

معلوم ہوا جو مخص متنازعہ امور میں قرآن و سنت کو فیصل نہیں مانتا اور نہ ان کی طرف رجوع كريّا ہے وہ الله اور روز آخرت كامنكر ہے۔

(۱) بخاري إلساقاة (۵/ ۳۳) و صحیح مسلم: الفضائل (۳/ ۱۸۲۹) (۲) ابن کثیر (۲/ ۳۰۳)

امیرالمومنین حضرت عمر بن خطاب ردایتی نے فرمایا:

جمالت اور ناوا قفیت کور سول مین این کی سنت سے دور کرو۔ رَدُوا الجِهَالَاتِ إِلَى السُّنَّةِ

امام عبدالرزاق اپنی كتاب "مصنف" میں حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے روایت کرتے ہیں کہ:

> الْعَــنَ اللهُ الْـوَاشمَـاتِ وَّالمُسْتَوْشِمَاتِ، وَالمُتَّنَّمُّ صَاتِ وَالْمُتَفَلِّجَاتِ، لِلْحُسْنِ، المُغَيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ». كرنے والى بين العنت فرمائى ہے-

الله تعالی نے گودنے کدوانے کے بال اکھاڑنے' دانتوں کے درمیان خوبصورتی کی غرض سے فاصله کرنے والیوں پر جو کہ اللہ کی خلقت کو تبریل

جب بنی اسد کی ایک عورت ام یعقوب کو بیه خبر پنجی تو وه حضرت عبدالله بن مسعود بواتی سے الماطب ہو كركنے لكى اے ابو عبدالله! مجھے يہ بات كينجى ہے كه آپ نے فلال فلال عورت ير لعنت كى ب كما: مين اس ير لعنت كيون فه جيجون جس ير الله ك رسول ماليكيم في العنت جيجي مو اور وه قرآن میں بھی ملعون ہو- خاتون نے کہا: "میں نے وو تختیوں کے اندر موجود سارا قرآن پڑھا' جھے ہیہ ات كىيى نىيى ملى-"كما: اگر تونے غور سے پڑھا ہو آاتو يد تحقيے ضرور مل جاتا-كياتونے يه فرمان اللي فهیں بڑھا:

﴿ وَمَا ۚ ءَائِنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا اور جو کچھ رسول تم کو دے دے اس کو لے او اور جس سے تم کو روک دے' اس سے رک جاؤ۔ لَهُلَكُمْ عَنَّهُ فَأَنْلَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

فالآن نے کما : کیول نہیں۔ (بیہ تو موجود ہے) حضرت عبدالله بن مسعود رواللہ نے فرمایا : اس سے ر سول مالٹائیل نے منع فرمایا ہے۔ اللہ تبارک تعالیٰ کا ارشاد ہے:

> ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ مَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ أَللَّهُ وَرَسُولُكُمْ فَقُدْضَلَّ مَهَأَلُا ثُهِينًا﴾ [الأحزاب: ٣٦].

اور نسی مومن مرد اور مومن عورت کو حق نہیں ہے که جب الله اور اس کا رسول ما الکی کوئی امر مقرر کر دیں تو وہ اس کام میں اپنا بھی کچھ اختیار مسمجھیں اور جو الله اور اس کے رسول کی نافرمانی کرے' وہ یقیناً صریح

<sup>(</sup>۱) کم (۱۲۷۸/۳) بخاری مخفر(۱۰/۳۷)

اس سے ثابت ہوا کہ نبی کریم مل اللہ کے ارشاد' خواہ وہ کسی تھم پر مبنی ہویا ممانعت پر' کی تغییل کرنا در حقیقت اللہ تعالیٰ کے تھم کی تغییل ہے۔

الله تعالی نے صحابہ کرام ﷺ کو اس بات کی خبردی ہے کہ ان کا رسول الله ما الله ما الله ما کی بیعت کرنا ، در حقیقت الله تعالی کی بیعت کرنا ہے ، کیونکہ الله تعالی ہی نے محمد ما الله الله کو رہبرو رہنما اور خوشخبری دینے والا پیغیبر بنا کر مبعوث کیا ہے اور آپ ما اللہ اللہ کہ کہت نازل فرمائی ہے اور کی حکمت آپ ما اللہ اللہ کی معانی مقاہم و سخت کی توضیح و تفییر اور اس کے معانی مقاہم و مطالب کو بیان کرتی ہے ، جیسا کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ نے «عقید ہ واسطیه» میں بیان فرمایا ہے۔

امام دارمی رحمہ الله سعید بن جبیر والله سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے ایک دن نبی کریم مل مائی کا کیا حدیث بیان کی تو ایک شخص کنے لگا: قرآن مجید تو اس کا مخالف اور اس کی نفی کرتا ہے۔ سعید بن جبیر والله نے فرمایا : سنو! میں تم کو حدیث رسول مائی آیا ہم بیان کررہا ہوں اور تم قرآن کریم کے ساتھ اس کی مخالفت بیان کرتے ہو! یاد رکھو نبی اکرم میں آئی جرآن مجید کو تم سے زیادہ حانے تھے۔ (۱)

یکی وجہ ہے کہ بیکیٰ بن ابی کثیر فرماتے ہیں : که "حدیث کے ذریعے قرآنی مطالب کی توضیح کی جا علق ہے نہ کہ قرآن کے ذریعے حدیث کی"۔

نیز اس لیے بھی کہ نبی کریم ماٹیکی کو قرآن مجید کے ساتھ اس کی مثل بھی عطاکی گئی ہے اور وہ آپ ماٹیکی کی سنت مطمرہ ہے۔

مطلب بن عبد الله بن المطلب بن صطب سے روایت ہے کہ نبی کریم مل اللہ فرمایا:
﴿ مَا تَرَكْتُ شَيْئًا مِمًّا أَمَرَكُمُ اللهُ بِهِ ﴿ مِينَ لَهُ وَلِي اللهِ المرنبين چھوڑا کہ جس كا الله تعالی

إِلَّا وَقَدْ أَمَرْتُكُمْ بِهِ، وَلَا تَرَكْتُ شَيْنًا مِمًّا نَهَاكُمُ اللهُ عَنْهُ إِلَّا وَقَدْ لَهْيَنْتُكُمْ عَنْهُ».

نے تہیں علم دیا ہو' گرمیں نے تہیں اس کا علم کر دیا ہے اور میں نے اللہ تعالیٰ کی منع کردہ چیزوں میں سے کوئی چیز نہیں چھوڑی' گرمیں نے تہیں اس سے روک دیا ہے۔ (۱)

اسی مفہوم کی ایک اور حدیث حضرت حسن بن علی رضی الله عنهما سے بھی مروی ہے کہ نبی کریم مالی ایک اور حدیث خروں ہوئے الله تعالیٰ کی حمہ و ثنا کے بعد فرمایا:

اے لوگو! اللہ کی قتم میں تہیں صرف اسی چیز کا تھم دیا ہوں جس کا اللہ نے تہیں تھم دیا ہے اور صرف اسی ہے کہ دیا ہوں جس سے اللہ تعالیٰ نے مہیں روکتا ہوں جس سے اللہ تعالیٰ نے تہیں روکا ہے 'پس طلب رزق میں حسن و جمال کو میں ابوالقا ہم کی جان ہے! رزق تم میں سے ہرایک کو میں ابوالقا ہم کی جان ہے! رزق تم میں سے ہرایک کو ایسے تلاش کرتا ہے جسے اسے اس کی موت تلاش کرتی ہو گے آگر اس میں سے بچھ تم پر دشوار اور مشکل ہو جائے تو اسے اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرما برداری سے تلاش کرلیا کرو۔ (۲)

لَهُ اللّهُ النّاسُ! إِنِّي وَاللهِ! مَا أَمْرُكُمْ اللهُ بِهِ، وَلَا أَمْرُكُمُ اللهُ بِهِ، وَلَا أَمْرُكُمُ اللهُ عِنهُ، أَلْهَاكُمُ اللهُ عَنهُ، فأخمِلُوا فِي الطّلَبِ فَوَالّذِيْ نَفْسُ أَي الْقَاسِمِ بِيكِهِ! إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيْ الْقُلْبُهُ رَزْقُهُ كَمَا يَطْلُبُهُ أَجَلُهُ فَإِنْ لَيْطُلُبُهُ أَجَلُهُ فَإِنْ لَعْسَرَ عَلَيْكُمْ مِنْهُ شَيْءٌ فَأَطْلُبُوهُ لِعَلَيْهُ أَجَلُهُ فَإِنْ لَهُ عَلَيْكُمْ مِنْهُ شَيْءٌ فَأَطْلُبُوهُ لِعَلَيْهُ وَجَلّى اللهِ عَزّ وَجَلّى اللهِ عَزّ وَجَلّى اللهِ عَزّ وَجَلّى اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهُ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهُ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ عَزْ وَاللهِ اللهُ الْمُؤْلِهُ اللهُ وَالْمُ اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ عَنْ وَسَعْ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ الْمَالَةِ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ اللهِ عَزْ وَاللّهِ اللهِ الْمُؤْلِهُ اللهِ عَزْ وَجَلّى اللهِ الْمَالِمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ المَالْولِي المُؤْلِقَ المُؤْلِقَ المَالْمُ المُؤْلِقَ المِنْ المَالْمُ المُؤْلِقَ المِلْمُ المَالِمُ المُؤْلِقَ الْمَالِمُ المَالْمُ المَالْمُ المَالْمُ اللّهِ المَالْمُ المُؤْلِقَ الْمَالْمُولُولِ الْمُؤْلِقَ الْمِلْمُ اللّهِ الْمَالْمُولُولِولَا المَالْمُ اللّهِ المَالْمُ اللّ

﴿ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ

مِن زَيِّكَ وَإِن لَّرَتَفَعَلْ لَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ

اور بیران جملہ اوامر میں سے ایک ہے 'جس کی تبلیغ و اشاعت کا تھم اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول مالکار کو ان الفاظ میں دیا ہے :

(۱) اس کو امام شافعی نے روایت کیا ہے 'جیسا کہ بدائع المنن (نمبر۷) میں ہے۔ گریہ سرسل ہے کیونکہ المطلب بن مبداللہ بن المطلب بن منطب تابعی ہیں۔

(۲) المجتم الكبير للطبراني (۳/ ٨٦) اس مين عبدالرحلن بن عثان بن ابراتيم عاطبي اور اس كاباب ، جن مين ابو عاتم في المجتم الكبير للطبراني (۳/ ۸۲) في علم المراين حبان (۳/ ۴۲۷)

<sup>(</sup>۱) سنن وارمي باب السنه قاضية على كتاب الله (١ / ١٣٥)

وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ نے ایسانہ کیا تو (جان لیں کہ) آپ ( مُشْرَیْمُ الله تعالیٰ الله تعالیٰ آپ [المائدة: ٦٧]. کے پیغام پہانے میں قاصر رہے ہیں اور الله تعالیٰ آپ ( مُشْرَیْمُ الله تعالیٰ آپ ( مُشْرَیْمُ الله تعالیٰ آپ ( مُشْرَیْمُ الله تعالیٰ آپ ) کولوگوں (کے شر) سے محفوظ رکھے گا۔

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِى إِنَّى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ اوريقيناً آپ (لوگوں کو) سيدهى راه وكھاتے ہيں-[الشورى: ٥٦].

معلوم ہوا کہ نبی کریم میں کا طریقہ اور سنت' دراصل اللہ تعالیٰ ہی کا راستہ ہے جس کی اتباع کا اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو تھم دیا ہے۔

امام ابوداؤد' ترندی اور این ماجه رحمهم الله' عبدالرحن بن عمرو سلمی اور حجر بن حجرے روایت کرتے ہیں کہ ہم دونوں حضرت عرباض بن ساریہ بھاڑ کے پاس آئے۔ اور وہ ان صحابہ میں سے ایک ہیں جن کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَنْوَكَ

لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتُ لَا أَجِدُ مَآ

أَجِّلُكُمْ عَلَيْهِ ﴾ [التوبة: ٩٢].

«أَوْصِيْكُمْ بِتَقَوَى الله ، وَالسَّمْعِ

وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ

مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِيْ فَسَيَرىٰ

اور نہ ان (بے سروسامان) لوگوں پر (کوئی گناہ ہے) کہ جب وہ سواری کے حصول کے لیے آپ ( مل اللہ اللہ ایک کے پاس آئے لو آپ ( مل اللہ اللہ ایک کی اس کوئی ایس کوئی ایس کوئی میں جس پر میں تہیں سوار کر سکوں۔

ہم نے انہیں سلام کیا اور عرض کیا کہ ہم زیارت و ملاقات اور استفادے کی غرض سے آپ کی خدمت میں عاضر ہوئے ہیں۔ چنانچہ حضرت عرباض جوائی نے فرمایا : ایک دن رسول اللہ مالی آئی اللہ مالی آئی اللہ مالی آئی اللہ مالی آئی کہ اس سے ہمیں نماز پڑھائی ' پھر ہماری طرف متوجہ ہوئے اور ہمیں ایس موثر وعظ و نصیحت فرمائی کہ اس سے آکھیں پُرنم ہوگئیں ' دلوں میں خثیت اللی طاری ہوگیا۔ ایک شخص کہنے لگا: اے اللہ کے رسول آ گویا کہ یہ الوداع اور خیرباد کہنے والے کا وعظ ہے 'للذا آپ مالی آئی آئی ہمیں کس بات کا عظم دیتے ہیں؟ تو آپ ( مالی آئی آئی اللہ ) نے فرمایا :

میں تہمیں اللہ سے ڈرنے اور امیر' خواہ وہ حبثی غلام ہی کیوں نہ ہو' کی اطاعت کرنے کی وصیت کرتا ہوں' تم میں سے جو بھی میرے بعد زندہ رہے گا' وہ بہت

آختِلاَفًا كَثْنِرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلُفَآءِ السرَّاشِدِيْنَ الْمُهْدِيِّيْنَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَةِ مِحْدَثَةِ مِنْكَا بُدْعَةٌ وَكُلَّ بُدْعَةٍ ضَلَالَةً».

ے اختلاف دیکھے گا تو ان حالات میں میری سنت اور ہدایت یافتہ خلفاء راشدین کے طریقہ کار کو مضبوطی سے تقامے رکھنا اور اس پر جے رہنا اور اپنے آپ کو برعات سے بچائے رکھنا۔ بے شک (دین میں) ہرنیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گراہی ہے۔ (آ)

امام ابن رجب حنبلی رحمہ الله "جامع العلوم والحکم" میں فرماتے ہیں: اس حدیث میں اس بات کا حکم ہے کہ اختلاف و افتراق کے وقت نبی کریم ملی آئی اور خلفاء راشدین کی سنت کو مضبوطی سے تھامے رکھو اور سنت اس راستہ کو کہا جاتا ہے جس پر چلا جائے اور بیہ حکم عقائد اعمال اور اقوال سب میں رسول الله ملی آئی کی سنت اور صحابہ کے طریقے کو مضبوطی سے تھام لینے پر مشمل ہے اور یہی کامل سنت ہے۔ (۱)

امام ترندی' ابن ماجہ اور دارمی حسن سند کے ساتھ حضرت مقدام بن معد میرب رہائی سے روایت کرتے ہیں کہ رسول مائی کی ان فرمایا:

الآلا هَـلْ عَسَى رَجُـلٌ يَبْلُغُـهُ الْحَدِيْثُ عَنِي وَهُو مُتَكِىءٌ عَلَىٰ الْحَدِيْثُ عَنِي وَهُو مُتَكِىءٌ عَلَىٰ ارْیَکَتِهِ، فَیَقُـولُ: بَیْنَنَا وَبَیْنَکُمْ تَتَابُ اللهِ، فَمَا وَجَدْنَا فِیْهِ حَلَالاً اللهِ، وَمَا وَجَدْنَا فِیْهِ حَرَامًا اللهِ حَرَامًا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ حَرَامًا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ فَما حَرَّمَ اللهُ اللهِ فَما حَرَّمَ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

خردار! قریب ہے کہ اپنے تخت پر تکیہ لگا کر بیٹے کی
آدی کو میری طرف سے (کوئی) حدیث پنچے تو دہ کے:
ہمارے اور تہمارے درمیان اللہ کی کتاب (ہی فیصلہ
کن) ہے 'لنذا جو اس میں ہم نے حلال پایا' اس کو ہم
نے حلال جانا اور اس میں جو ہم نے حرام پایا' اس کو
حرام گردانا۔یادرکھو کہ جس چیز کو اللہ کے رسول ماٹی کی اللہ تعالیٰ نے
حرام قرار دیا ہے وہ ایسے ہی ہے جیسے اللہ تعالیٰ نے
حرام قرار دیا ہے وہ ایسے ہی ہے جیسے اللہ تعالیٰ نے
حرام قرار دیا۔ (۳)

(۱) نمن الی داؤد مم کتاب المستندة (رقم ۷۰۲۳) سنن ترزی (۴۳/۵) این ماجه المحقدمه '(۴۲) وسنن داری (ا/۵۵)-امام \* لدی کهته مین بیه حدیث حسن صحیح ہے۔

(١) بهامع العلوم و الحكم (ص: ٢٣٠)

۴۱) نن ترندی(۳۸/۵) منن ابن ماجه المقدمه (۱۲) و سنن داری (۴/۳۴/۱) امام ترندی نے اس کو حسن غریب کماہے-

احمه اور ابوداؤد کی روایت میں بیہ الفاظ ہیں:

خردار! مجھے یہ قرآن اور اس کے ساتھ اس جیسی ایک اور چیز (حدیث) بھی عطا کی گئی ہے۔ خبردار! قریب ہے کہ کوئی شکم سیر مخص اپنی مسند پر ٹیک لگائے بیشا یہ اسے کہ اس قرآن کو لازم پکڑو'جو تم اس میں حلال پاؤ' اسے حلال جانو اور جو تم اس میں حرام پاؤ' اسے حرام محمراؤ۔ خبردار! پالتو گھر بلو گدھے' کچلی والے در ندے اور ذمی (محامد) کی گری ہوئی چیز' تمہارے لیے حلال نہیں' الآبیہ کہ وہ اس سے مستعنی ہو۔ جو کمی قوم کے بیال مہمان محمرے تو ان پر اس کی میزبانی کرنا لازم ہے' اگر انہوں نے اس کی ضیافت کا اجتمام نہ کیا تو اسے یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنی مہمانی کے برابران کو اسے یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنی مہمانی کے برابران کو سے سزا دے۔ (۱)

اس مدیث میں اس بات کی دلیل ہے کہ مدیث کو قرآن پر پیش کرنے کی کوئی ضرورت نہیں' اس لیے کہ نبی کریم مالی کی سے ثابت شدہ ہر مدیث بذات خود ججت اور ایک مستقل حیثیت کی حامل ہے۔

امام احمد' شافعی اور ترفدی حضرت عبدالله بن مسعود روایش سے مرفوعاً روایت کرتے ہیں کہ نبی المام احمد' شافعی اور ترفدی حضرت عبدالله بن مسعود روایش سے فرمایا:

«نَضَّـرَ اللهُ عَبْـدًا سَمِعَ مَقَـالَتِي
 فَحَفِظَهَا وَوَعَاهَا وَأَكَاهَا، فَرُبَّ
 حَامِلِ فِقْهٍ غَيْرُ فَقِيْهٍ، وَرُبَّ حَامِلِ

الله تعالی اس شخص کو خوش و خرم رکھے جس نے میری حدیث کو سنا کھراسے اچھی طرح یاد کئے رکھا اور پھر اس کو (دو سرول تک) پنچایا۔ اگر چہ بعض حاملین فقہ غیر فقیہ کی اہمیت سے بے

ولله إلىٰ مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ». بسره) جب كه وه لوگ جن تك بيه حاملين پنچاتے بيں ' زياده فقيه هوتے بين- (۱)

اور مدیث کے بعض طرق میں درج ذبل الفاظ ہیں:

الْلَاثُ لَا يُغِلُّ عَلَيْهِلَ عَلَيْهِلَ قَلْبُ عَيْن چِزُول مِن مسلمان كا ول خيانت كا مرتكب شين مسلمان كا ول خيانت كا مرتكب شين مسلمان يا إخسلاصُ الْعَمَلِ اللهِ ، جونا چابيُ (اور وه يه بين كه اپنے) عمل كو الله كے ليے والله عند به خير خوابى ركھنا' اور جماعَت سے جمئے ربنا' اس ليے كه ان كى دعا بن قَوِنَ دَهُمْ تُحِيْطُ ان كى جماعت سے جمئے ربنا' اس ليے كه ان كى دعا بن وَرَآئِهِمْ ، .

یہ حدیث متواتر کے درجے کو پہنچ چکی ہے 'کیونکہ اسے نبی مالٹائیلی سے تمیں سے زا کد صحابہ کرام رضی اللہ عظم نے روایت کیا ہے 'نیز اس حدیث کا شار ان عظیم الشان احادیث میں ہو تا ہے جو سنت نبوی کے حفظ و اہتمام 'اسے پڑھنے پڑھانے اور لوگوں کے سامنے اس کی تبلیغ کرنے پر دلالت کرتی ہیں۔ (۲)

نی کریم مالی کی است نبوی پڑھنے ' پڑھانے اور یاد کرنے کا اہتمام کرتا ہے۔ نفنارت کا مطلب چرے کی ترو تازگی اور حسن و جمال ہے۔ نفنارت کا دو سرا مطلب سے ہے کہ اللہ تعالی اسے جنت کی نعمتوں تک پنچائے۔ (اللہم اجعلیا

امام شافعی فرماتے ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا (اپنی امت کو) اپنے فرمان کے سننے 'اس کو یاد کرنے اور اس کی تبلیغ کرنے کی دعوت دینا' اس بات پر دال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم

(۱) مند احد (۱/ ٣٣٧) النوسالية للشافعي (ص: ٣٠١) وسنن ترخري (۵/ ٣٣) اور انهول نے اس کو حس صحح کما ہے۔

(۲) ملاحظہ ہو تدریب الرادی (۲/ ۱۵۹) وقطف الازهاد المتناثرة فی الاخباد المتواترة (دقم حدیث ۲) مارے استاد محرّم علامہ عبدالمحسن العباد حفظ اللہ نے اس حدیث کی تخریج و شرح میں ایک بری مفید کتاب تالیف کی ہے جو کہ «دراسه حدیث نصرالله امراء سمع مقالتی .... دوایه و درایه " کے نام سے مطبوع ادر متداول ہے۔

<sup>(</sup>١) مند احد (٢ / ١٣١) و سنن الي واؤد (٥ / ١٢) اسناده حسن

صرف اسی چیز کی تبلیغ کرنے کا حکم دیتے ہیں 'جس کے ساتھ اس مخض پر جمت قائم ہو سکے جس کو اس کی دعوت دی گئی ہے' اس لیے کہ آپ مالیا ہیا کی طرف سے صرف قائل عمل حلال' قابل پر ہیز حرام' قائم کی جانے والی حد' لیے اور دیئے جانے والے مال اور دین و دنیا کی بابت خیر خوائی ہی کی تبلیغ کی جائے ہے۔ (۱)



## نیکی اور بھلائی کے کاموں میں حکمرانوں کی اطاعت کے بارے میں اہل سنت والجماعت کاعقیدہ

ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ الْطِيعُوا اللَّهَ وَالْطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمَّ فَإِن لَنَنزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كَثْمُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْمِ الْآخِرِ نَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْمِيلًا﴾ [النساء: ٥٩].

اے ایمان والو! الله تعالی اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور تم میں سے جو حاکم ہیں (ان کی بھی) اگر تمہمارے درمیان کسی چیز میں جھڑا ہو جائے تو' اگر تم الله اور روز قیامت پر ایمان رکھتے ہو تو اسے الله اور اس کے رسول مالیکی ایمان کے طرف لوٹا دو' یہ بات اچھی اور اس کا نتیجہ بمترہے۔

#### اطاعت كامفهوم:

اطاعت کامفہوم بیہ ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول محمد ما الی ایک ہر تھم کو غیر مشروط اور) ممل طور پر تسلیم کیا جائے اور اس کے سامنے سر تسلیم خم کیا جائے۔

#### اولوالامرے مراد:

اولی الا مرسے مرادوہ سربراہان مملکت 'حکام اور اہل علم لوگ ہیں جن کی اطاعت اللہ تعالیٰ نے فرض قرار دی ہے اور ان کی اطاعت سے مراد صرف نیکی کے کاموں میں ان کی بات سننااور اس کو مانناہے۔

سنت مطمرہ میں حضرت ابو ہرریہ و والتي سے مروى ہے كه رسول الله مالتا الله علم في الله

«مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ ، وَمَنْ جَلَ فَ مِيرِى اطاعت كَى ورحقيقت اس في الله كَى يَعْصِنِي فَقَدْ عَصَى الله ، وَمَنْ اطاعت كى اور جس في ميرى نافرانى كى وراصل وه يُعْصِنِي فَقَدْ أَطَاعَنِي ، وَمَنْ الله كى نافرانى كا مرتكب ہوا ، جس في اميركى اطاعت يغضِ الأَمِيْرَ فَقَدْ عَصَانِيْ ». كى اس في ميرى اطاعت كى اور جس في اميركى يغضِ الأَمِيْرَ فَقَدْ عَصَانِيْ ».

<sup>(</sup>١) الرسالية للامام الشافعي (ص ٢٠١٧ ـ ٢٠٠٠)

اور اننی سے مروی ایک دوسری روایت میں ہے:

«عَلَيْكَ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِي تَكَّى اور فراخی و خوشی اور ناخوشی اور خود پر ترجیح دیے عُسْرِكَ وَيُسْرِكَ وَيُسْرِكَ ، وَمَنْشَطِكَ كَي صورت مِين (ان كي) اطاعت تم پر لازم ہے۔ وَمَكْرَهِكَ ، وَأَثْرَةٍ عَلَيْكِ».

ان دونوں روایتوں کو امام مسلم نے اپنی صبح میں روایت کیا ہے۔ (۱)

یاد رہے کہ اولی الامری اطاعت کے وجوب پر قرآن و حدیث میں بکفرت دلا کل وارد ہیں 'کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول مالی کی اطاعت کو لازم قرار دیا ہے' جبکہ آپ ( مالی کی ایک امیری اطاعت کا حکم دیا للذا اولی الامری اطاعت لازم ہوئی اور ان کے خلاف بغاوت کرنا جرام ٹھمرا۔

امام اہل سنت والجماعت ابو محمد البر بماری رحمہ الله (ت ٣٢٩ هه) فرماتے ہیں: جس نے مسلمانوں کے امام کے خلاف علم بعناوت بلند کیا وہ خارجی ہے کیونکہ اس نے امت مسلمہ کے اتحاد کو پارہ پارہ کیا اور احادیث و آثار کی مخالفت کا مرتکب ہوا اور اگراسی حالت میں مرگیا تو اس کی موت جاہلیت کی موت ہوگی۔ نیز فرمایا: اولی الامر خواہ ظالم ہی کیوں نہ ہوں' ان سے لڑنا اور ان کے خلاف علم بغاوت بلند کرنا جائز نہیں ہے۔ مزید فرماتے ہیں کہ حکمرانوں سے لڑنا خلاف سنت خلاف علم بغاوت بلند کرنا جائز نہیں ہے۔ مزید فرماتے ہیں کہ حکمرانوں سے لڑنا خلاف سنت ہے۔ کونکہ ایساکرنے میں دین و دنیا کی بربادی ہے۔ (۱)

الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا اور سب مل كرالله تعالى كى رسى كو مضبوطى سے تھام لو تَفَرَّقُوأً ﴾ [آل عمران: ۱۰۳]. اور تفرقہ بازى نہ كرو-

اور صحیح حدیث میں ہے:

«مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ وَفَارَقَ الْجَمَاعَةَ فَمَاتَ، فَمِيْتَتُهُ جَاهِلِيَّةٌ».

عَةِ وَفَارَقَ جو شخص اطاعت سے باغی ہوا اور مسلمانوں کی جماعت جاهِلِيَةٌ». سے الگ ہوا اور اس حالت میں فوت ہوگیا تو اس کا مرنا علیہ کا مرنا ہوگا۔

امام طحاوی رحمہ اللہ اہل سنت و الجماعت کے عقیدہ کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں : معاور جمارا

(١) مسلم: كتاب الامارة (٣١٦٢٣١) ١٣٢٤)

(۲) شرح السنه (رقم (۳۳-۳۳)

مقیدہ ہے کہ حکام و امراء کے ظلم و زیادتی کے باوجود ان کے خلاف بغاوت کرنا' ان کے حق میں بدوہ کرنا' یا ان کی اطاعت سے سرتابی کرنا' درست نہیں ہے' بلکہ جمارا عقیدہ ہے کہ فرض و وجوب کے امتبار سے ان کی اطاعت اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں سے ہے (یعنی اس کے مانند ہے) جب تک وہ معمیت کا حکم نہ دیں' اور جم ان کی اصلاح و خیر خواہی اور عافیت و تندرستی کے لیے دست بدعا رہیں'

امام البربماری رحمہ الله فرماتے ہیں "جب آپ سی شخص کو حاکم وقت کے خلاف بدوعا کرتے ویکسیں تو جان لیں کہ وہ نفسانی خواہشات کا پیروکار ہے اور اگر آپ کسی کو حاکم وقت کے حق میں دھائے خیرو اصلاح کرتے ہوئے پاکسی تو جان لیں کہ وہ ان شاء الله سنت کا پیروکار ہے "

فضیل بن عیاض رحمہ الله فرماتے ہیں "اگر مجھے یقین ہو کہ میری دعاکو شرف قبولیت حاصل ہونے والی ہے تو میں صرف امام المسلمین کے حق میں دعاکروں کیونکہ امام کے راہ راست پر ہونے سے عوام اور ملک کی اصلاح وابستہ ہے " (۱)

پھرامام البربماری رحمہ الله مزید فرماتے ہیں: دوہمیں ان (اولوالامر) کی اصلاح کے لیے دعاگو رہنے کا تھم دیا گیا ہے، ان کے خلاف بددعا کرنے کا تھم نہیں دیا گیا اگرچہ وہ ظالم و جابر ہی کیوں نہ ہوں ' کیونکہ ان کے ظلم و ستم کا وبال انہی پر ہو گا' جبکہ ان کی اصلاح' نیکی و در سکی کا فائدہ خود ان کے لیے اور سب مسلمانوں کے لیے ہے۔ "(۲)

امام طحاوی رحمہ الله فرماتے ہیں "ہم سنت کی پیروی اور جماعت کا التزام کرتے ہیں اور علیحدگی، المتلاف و انتشار اور پھوٹ ڈالنے سے باز رہتے ہیں۔"

#### جماعت سے مراد:

ہماعت سے مراد صحابہ کرام ﷺ تابعین 'تبع تابعین اور قیامت تک آنے دالے اور ان کے متبعین پر مشمل مسلمانوں کی جماعت ہے 'لذا ان کی اتباع کرنا سراسر ہدایت اور ان کی مخالفت کمراہی ہے۔

یہ مسلمانوں کے حکمرانوں کی اطاعت اور ان کے خلاف بغاوت سے باز رہنے کے بارے میں اہل

<sup>(</sup>۱) سيراعلام النبلاء (۸/۴۳۳)

<sup>(</sup>٢) شمرح السنية (١١٤)

سنت والجماعت كاعقيده ہے، بالخصوص جب اولى الامراور ان كى حكومت كے سركردہ لوگ كتاب و سنت پر عمل كرنے اور سلف صالحين كے عقيدہ كو اختيار كرنے كى دعوت ديتے ہوں، نماز كا حكم اور حدود كا نفاذ كرتے ہوں، عوام كے درميان عدل و انصاف اور ملك ميں امن و استحكام كے نقاضوں كو پورا كرتے ہوں۔ اس صورت ميں تمام رعايا پر ان كى اطاعت، ان كى مدد اور ان كے حق ميں استقامت، تونق اور درازى عمركى دعاكرنا ضرورى ہے۔

جمال تک نیکی کا حکم کرنے آور برائی سے روکنے کا تعلق ہے تو اس کا مفہوم شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ کے الفاظ میں بہ ہے: ''ممکنہ حد تک اچھائیوں کا حصول اور ان کی شکیل' نیز خرابیوں کو ختم کرنا اور ان کو کم کرنا تاہم اگر امر بالمعروف اور نبی عن المنکر اصلاح کی نسبت زیادہ فساد کا باعث بن رہا ہو تو اس صورت میں امر بالمعروف اور نبی عن المنکر مشروع اور جائز نہیں ہو تا اور بیہ قول امام احمد سے بھی مشہور ہے۔'' (۱)

نبی کریم مانتگیانے نے فرمایا:

«كَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ؛ إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُؤَالهِمْ وَٱخْتِلَافِهِمْ عَلَى ٱنْبِيَائِهِمْ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِأَمْرٍ فَٱتُوا مِنْهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ».

جس چیز کا ذکر میں تم سے نہ کروں 'وہ مجھ سے نہ پوچھو (لعنی بلا ضرورت سوالات سے گریز کرو) کیونکہ تم سے پہلے لوگ (ب جا) سوال کرنے اور اپنے انبیاء سے اختلاف کرنے کے باعث ہی تباہی و بربادی کا شکار ہوئے 'سوجس چیز سے میں منع کروں 'اس سے باز رہو اور جس چیز سے میں منع کروں 'اس سے باز رہو اور جس چیز کا میں خمیس عظم دوں 'اس پر بقدر استطاعت عمل کرو۔ (۲)

## محد ثین اور فقها کے ہاں سنت کامفہوم

النَّتَ عُنَ سُنَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ ، ثَمَ الْخِ سَے پہلے لوگوں کے طور طریقوں کو بالشت برابر شہر ابناؤ کے رابع نے شانہ بشانہ ہو شبر و ذِرَاعًا بِذِرَاع ، حَتَّ یا ہاتھ برابر ضرور ابناؤ کے رابع ن تم ان کے شانہ بشانہ ہو لیو کہ نوا فی جُحْدِ ضَبِ کر چلوگ ) یمال تک کہ اگر وہ کسی گوہ (سانڈا) کی بل لاتَّبَعْتُمُوهُمْ قُلْنَمَا یَارَسُسولَ اللهِ ! میں داخل ہوئے ہوں تو تم ضرور ان کے پیروی کرو النَّهَ وَدُ وَ النَصَاری ؟ قال : «فمن» کے جم نے عرض کی : یا رسول الله ! آپ کی مرادیووو النَّهَ وَدُ وَ النَصَاری ؟ قال : «فمن» نُصارا ہیں ؟ فرمایا : اور کون ؟ (۱)

کوئی کمی نہیں کی جائے گی۔<sup>(۴)</sup>

؞ڹ۫ أَوْزَارِهِم **شيْءٌ**»

<sup>(</sup>I) ملاحظه بو الاستقامية (۱/۳۳۰)

<sup>(</sup>٢) صحيح بخارى 'كتاب الاعتصام' باب الافتداء بسنن رسول الله مل كلي وصحيح مسلم 'كتاب الحج' باب فرض الحج مرة في العمر-

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۲۰۵۴/۳) (۲) حواله سابقه (۲۰۵۹/۳)

اس حدیث مبارک میں سنت نبوی کو زندہ کرنے 'اسے لوگوں کے در میان پھیلانے اور انہیں اس کی انتاع کرنے اور اس پر عمل پیرا ہونے کی دعوت دینے کے بارے میں ترغیب وانگیخت وار دہے۔

سنت كا ايك معنى فتيج يا برصورت ہے -جيسے اسان العرب ميں ہے كه رسول الله صلى الله عليه و سلم نے صدقہ کرنے کی ترغیب دلائی تو ایک فتیج سنت یعنی بدصورت آدمی کھڑا ہوا۔ <sup>(۱)</sup> اور صحیح بخاری میں حضرت ابو ہریرہ رہائٹے؛ کا قول ہے کہ :

(فَكَانَ خُبَيْبٌ هُـوَ الَّـذِي سَـنَّ خبیب رہاٹی وہ شخص ہیں 'جنہوں نے ہر مسلمان مرد الرَّكْعَتَيْنِ لِكُلِّ ٱمْرِىءِ مُسْلِمٍ قُتِلَ کے لیے (جے ناحق سزائے موت دی گئی ہو) دو رکعتیں صَبْر1). اوا كرنے كارواج ويا- (٢)

موطا امام مالک میں ہے کہ رسول الله ماللين عليه عليه على معاطع مين فرمايا:

مجوسیوں سے (جزبیہ لینے کے لیے) اہل کتاب کا سا «سُنُّوا بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ». طریقنه ایناؤ- <sup>(۱۳)</sup>

لعنی جس طرح تم یہود و نصاریٰ سے جزیہ وصول کرتے ہو' اس طرح مجوسیوں سے کرو-اور صحیح بخاری میں نبی کریم مانٹیکی کا فرمان ہے:

اسلام میں جاہلیت کا طور و طریقہ تلاش کرنے والا شخص «أَبْغَضُ النَّاسِ مُبْتَغِ فِيْ الإِسْلاَمِ سُنَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ». تمام لوگوں سے بدتر اور مبغوض ہے۔

(١) لسان العرب لابن المنفور (١٣٠/ ٢٢٣)

(٢) صحيح بخاري كتاب الجصاد (٦/ ١٦١) و كتاب المغازي (٢٨/١٠)

(٣) الموطلة كتاب الزكوة : (٣٢) ، اس حديث كو امام مالك في جعفر بن مجمد عن ابيد عن عمر بن الخطاب روايت كيا ب لیکن سند مین افقطاع ب کیونکہ جعفر کے باپ محمد کی ملاقات حضرت عمرے فابت نہیں ہے۔ لیکن مجوسیوں سے جزید لینا ووسری روایات سے ثابت ہے کو مکلہ بجو می بھی تورات و انجیل کے علاوہ کسی کتاب کو مانے والے یں ' گرانہوں نے اپنی کتاب میں اس قدر تحریف کی کہ بالآ خروہ اسے بھول گئے۔ رسول اللہ مالی اللہ مالی ان سے جزیہ وصولنے کا تھم دیا ہے۔ صحیح مدیث میں ہے کہ نبی کریم مالیکی نے "ججر" کے بجوسیوں سے جزیہ لیا۔ تفصیل ك لي ويكيف احكام القران للثافعي (ص ٥٣)

(۴) بخاری: کتاب الدمات (۲۱۰/۱۲)

امام ترمذی حضرت ابووا قدلیثی واثنیٰ سے روایت کرتے ہیں کہ جب نبی مالیکیٹیا خیبر کی طرف نگلے ا اب مالکی کا گزر مشرکین کے ایک درخت سے ہوا' جو "فات انواط" کے نام سے معروف تھا' وہ اس پر اپنا اسلحہ لٹکلیا کرتے تھے' (بعض) صحابہ کرام ﷺ نے عرض کی اے اللہ کے رسول!

> السُبْحَانَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَذَا كَمَا قَالَ قَوْمُ المُوسى: ﴿ أَجْعَلُ لَّنَا ۚ إِلَّهَا كُمَا لَهُمْ اللَّهُ ﴾ وَالَّـذِيْ نَفْسِي بِيَـدِهِ! لِمُرْكُبُنَّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ».

سجان الله! يه تو ايسے بى ہے جيسے قوم موسىٰ عليه السلام نے کہا تھا کہ ان کے معبودوں کی طرح ہمارے کیے بھی کوئی معبود متعین کر دو' اس ذات کی قشم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے'تم اینے سے پہلے لوگوں کے طور طریقوں کو ضرور اپناؤ کے تعنی تم میں خلاف شرع امور جنم لیں گے۔ <sup>(۱)</sup>

سنن ترزی ہی میں حضرت جربر بن عبداللہ رضی اللہ عنهماکی ایک اور روایت میں ہے کہ نبی اریم مانگاری نے فرمایا :

> امن سَنَّ سُنَّةَ خَيْرٍ فَٱتُّبِعَ عَلَيْهَا المَا أَجْرُهُ، وَمِثْلُ أُجُورِ مَن اللَّمَهُ، غَيْرَ مَنْقُوصٍ مِنْ أُجُورِهِم هْ ِيَا، وَمَنْ سَنَّ سُنَّةَ شَرِّ فَاتُّبِعَ ءَايِهَا كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهُ، وَمِثْلُ أَوْرَارَ مَنِ اتَّبَعَهُ، غَيْرَ مَنْقُوصٍ مِنْ أورارهم شَيْعًا».

جس نے کوئی خیرو بھلائی کا طریقہ ایجاد کیا' پھراس پر لوگوں نے عمل کیا تو اسے اس کا اور پیروی کرنے والوں کے اجر و ثواب کا سا اجر و ثواب حاصل ہو گا اور پیروکاروں کے اجرو ثواب سے میچھ بھی کمی نہیں کی جائے گی' اور جس نے کوئی شر کا طریقہ ایجاد کیا' پھر لوگوںنے اس کی پیروی کی تو اس پر اس کا ادر پیرد کاروں کے بوجھوں جیسا بوجھ ہو گا' ادر بیرد کاردل کے بوجھوں میں پچھ کمی شیں کی جائے گی-(۴)

ملاوہ ازیں اس کے بارہے میں بہت سی احادیث و آثار وارد ہیں جو کتب حدیث جوامع 'سنن اور · بازید میں موجود ہیں 'سب اس بات پر ولالت کرتی ہیں که سنت کالغوی معنی طریقہ اور راستہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) نن الترمذي وابواب الفتن (۵/۴) بيه حديث حسن صحيح ہے۔

٢١) نن ترمذي ابواب العلم (٩ / ٣٣) و مند احمد (٢ / ٥٠٥) المم ترمذي كته بين: بيه حديث حسن صحيح ہے-

## سنت كالصطلاحي مفهوم

اغراض و مقاصد کے مختلف ہونے کے اعتبار سے سنت کا اصطلاحی مفہوم بھی بدل جاتا ہے۔ قرآن و سنت کے باہمی تعلق کی بنا پر سنت کی تین اقسام ہیں:

(۱) کیلی قتم یہ ہے کہ سنت اجمالی طور پر قرآنی احکام ہی کی تائید اور موافقت کرتی ہو'اس کی مثال وہ اصادیث ہیں جو قماز' زکو ہ' جج اور روزے کے احکام و مسائل کا ذکر کئے بغیران کی فرضیت کا فاکدہ دیتی ہیں۔ نبی کریم ماٹیکیم کا فرمان ہے:

"بُنِنِيَ الإسْلاَمُ عَلَىٰ خَمْسِ: اسلام كى بنياد پاخي چيزوں پر ركھى گئى ہے: اس بات كى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ عُوابَى دِيناكہ الله كَ سواكوئى معبود (برحق) نهيں ادر محمد مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ مَلَّ الله كَ رسول بين نماز قائم كرنا وكوة اداكرنا الصَّلاَةِ، وَإِيْتاءِ الزَّكَاةِ، وَصَومِ رمضان كے روزے ركھنا اور بيت الله كاج كرنا۔ (ا) رَصَضَانَ ، وَحَجَ البَيْتِ».

یہ حدیث شریف درج ذبل فرامین ربانی کے موافق ہے:

﴿ وَأَقِيمُوا الصَّكَاوَةَ وَمَا تُوا أَلُوا كُوةً ﴾ اور نماز قائم كرو اور زكوة ادا كرو-

[البقرة:١١٠].

اور فرمایا:
﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْلِمَيْتِ مَنِ صاحب حيثيت لوگوں پر بيت الله کا حج کرنا' الله تعالى ا اَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ حق ہے۔

[آل عمران: ٩٧]. اور فرمایا:

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتَكُمُ اللهِ المَا المُحْلَّ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا المَا

(١) صحیح بخاری کتاب الایمان رقم حدیث (٨) مسلم ، کتاب الایمان رقم حدیث (٢٢)

نی کریم مانگایی کا فرمان ہے :

الَّا يَجِلُّ مَالُ آمْرِيءِ مُسْلِمٍ إِلَّا بِلِيْبِ نَفْسِهِ».

كَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا الْحَلُقِ الْمَنْوَا لَا الْحَلُوا أَمْوَا لَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم وَالْبَنْطِلِّ الْآ أَنْ تَكُونَ جَكَرةً عَنْ تَرَاضِ الْمَنْعُ اللهِ النساء: ٢٩].

اے ایمان والو ! تم آپس میں ایک دو سرے کے مال ناحق نہ کھاؤ' گریے کہ باہمی رضامندی سے آپس میں تجارت ہو (تو جائز)۔

مملمان کا مال اس کی اجازت و رضا کے بغیر (کسی

(۲) سنت کی دوسری قتم وہ ہے جو قرآنی احکام کے لیے بطور تغییر بیان کی جائے ' یعنی قرآن کے مطلق کو مقید ' مجمل کو مفصل ' اور عام کو خاص کرتی ہو۔ اس کی مثال وہ احادیث ہیں جو نماز ' زکو ق ' مطلق کو مقید ' مجمل کو مفصل ' اور عام کو خاص کرتی ہو۔ اس کی مثال وہ احادیث ہیں جو نماز ' زکو ق '

ر دزہ 'جج' خرید و فروخت (بیوع) اور نکاح وغیرہ کے احکام و مسائل کی تفصیلات بیان کرتی ہیں۔ یاد رہے کہ نبی کریم مل اللہ کی احادیث کی بڑی تعداد کا تعلق سنت کی اسی قتم سے ہے' یہ اس

ہے کہ اللہ تعالی نے نبی مان کیا کیا کو مفسر قرآن اور شارع احکام کی حیثیت سے مبعوث فرمایا ہے۔

(۲) سنت کی تیسری قتم ان مسائل سے متعلق ہے کہ جن کے حکم کے بارے میں قرآن کریم ناموش ہے نہ ان کا اثبات و وجوب کرتا ہے اور نہ نفی و ممانعت مثلاً وہ احادیث جو نکاح میں ادرت اور اس کی چھوچھی کیا اس کی اور اس کی خالہ کو جمع کرنے نیز گھر پلو گدھوں کے گوشت اسانے کی حرمت کو ثابت کرتی ہیں اور ایسے ہی وہ احادیث جو شفعہ کے احکام اور دادی کے حق اسانے کی حرمت کو ثابت کرتی ہیں اور ایسے ہی وہ احادیث جو شفعہ کے احکام اور دادی کے حق

اراثت کو ثابت کرتی ہیں۔ اس قتم کی اس کے علاوہ اور بھی احادیث ہیں۔

یاد رہے کہ یہ امام شافعی امام ابن قیم اور دیگر ائمہ رحمهم اللہ کی تقسیم ہے۔ تعد ثبین کے نزد یک سنت کامفہوم :

نبی کریم ملی آیا کا قول ' فعل ' تقریر ' آپ کی صفات د اوصاف ' پیدائش ہوں یا اخلاق ' قبل از

ال في حديث شوابد و طرق كے ساتھ صحيح ب اس حديث كو صحابہ كى ايك جماعت في روايت كيا ب جن ميں الله عنهم. درن بين ابوحره رقائق اپنے چچا سے ابوحميد ساعدى عمرو بن شربى اور عبدالله بن عباس رضى الله عنهم. الله عنهم الله عنهم كانديث كى تفصيل كے لئے ملاحظه ہو ارواء الغليل (١٣٥٩)

~~

نبوت کی ہوں' یا اس کے بعد کی' ان میں سے جو چیز آپ ماٹھی سے منقول ہو' وہ محدثین کے ہاں سنت کہلاتی ہے'

اس کی مثال سنن ترمذی میں مروی حضرت علی بھاپٹی کا فرمان ہے کہ:

(لَمْ يَكُن النَّبيُّ ﷺ بِالطُّويْلِ وَلَا بِالْقَصِيْرِ، شَثْنُ الْكَفَّيْنِ وَالْقَدَمَيْنِ، ضَخْمُ الرَّأْس، ضَخْمُ الكَرَادِيْسِ، طَوِيْلُ الْمَسْرُبَةِ، إِذَا مَشَيَ تَكَفَّأَ تَكَفُّوا الْمَسْرُبَةِ، كَأَنَّمَا يَنْحَطُّ مِنْ صَبَبٍ، لَمْ أَرَ قَبْلُهُ وَلَا بَعْدَهُ مِثْلُهُ عَلَيْهُ).

نی کریم ملیکی نه (زیاده) کمبے تھے اور نه چھوٹے قد ے 'آپ ( مالٹائیل قدرے چھوٹی مگر) سخت ہتھیلیوں اور مھوس قدموں والے عرب سر اور مضبوط جوڑوں والے اور سینے سے ناف تک بالوں والے تھے ،جب طِلتِ تو ایسے قدم جمار چلتے کہ گویا آپ ( مانظیل ) پہلے اور بعد کوئی آپ ( ملن آلیا ) جیسا نہیں دیکھا۔ (ا

اسی طرح کی ایک دو سری حدیث 'جے امام مسلم و ترفدی نے حضرت براء بن عازب بناتی سے روايت کياہے' وہ کہتے ہیں:

سرخ (دھاری دار) جبہ میں ملبوس اور کمبی زلفوں والے (مَا رَأَيْتُ مِنْ ذِي لِمَّةٍ فِي حُلَّةٍ نبی کریم ( النیکار) سے براھ کر میں نے کوئی خوبصورت حَمْرَآءَ أَحْسَنَ مِنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ لَهُ شَعَرٌ يَضْرِبُ مَنْكَبَيْهِ، بُعَيْدَ مَا نہیں دیکھا' آپ ( مانٹرورم ) کے بال کندھوں تک پہنچنے بَيْنَ الْمَنْكِبَيْنِ، لَمْ يَكُنِ الْقَصِيْرُ تھے' آپ ( ملی لائیں) چوڑے کندھوں (بعنی سینے) والے وَلَا بِالطُّويْلِ) . تھ'نہ زیادہ دراز قد اور نہ (زیادہ) چھوٹے تھے۔ <sup>(۲)</sup>

یمی وجہ ہے کہ محد ثین نے نبی کریم مالی آلیا کی صفات و عادات مبار کہ کو کتب احادیث' جوامع و مانید اور شائل نبویہ کے لیے مخصوص کتب 'جن میں سب سے زیادہ مشہور کتاب ''شائل ترمذی '' ہے' میں جمع کرنے کا اہتمام کیا۔

فقها کے نزدیک سنت کامفہوم:

فقها اور اہل اصول کے نزدیک سنت کااطلاق صرف نبی کریم ما اُن الکیا سے منقول آپ ما اُنگیا کے قول '

(۱) سنن ترندی (۵۹۸/۵) اور اے حسن صحیح کہاہے۔ و متدرک حاکم (۲۰۶/۲) اور اس کو صحیح کہاہے۔

(۲) صحیح مسلم ، کتاب الفضائل (۱۸۱۸/۴) و سنن ترندی (۲۱۹/۴)

تعل اور تقریر پر ہو تاہے 'اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کا زیادہ تراہتمام اوا مرونواہی کے متعلق ہو تاہے باکہ وہ ان ا قوال وافعال اور تقاریرے فقهی مسائل کا استنباط کر سکیں 'اس لیے کہ نبی کریم مان آلیز کے اخلاق واوصاف ادر آپ مائی آیا کی یا کیزہ سیرت وصفات ان کے دائرہ شخفیق سے باہر ہیں۔

ببرکیف مذکورہ معانی و مفاهیم کے لحاظ سے سنت شرعی طور پر مطلوب و مقصود ہے اور امت کو اس پر عمل کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اس لیے کہ سنت اسلامی قانون سازی کے مصادر و ماخذ میں سے ا یک (اہم) مصدر ہے اور اس لیے بھی کہ سنت کتاب اللہ کی تفسیرو شرح اور اس کے عموم کو خاص كرتى ہے۔ قرآن كريم چونكہ مجمل اور معجزكے اسلوب ميں نازل ہوا ہے' اس ليے اللہ تعالیٰ كی عمت عالیہ کا نقاضا تھا کہ وہ اپنی کتاب کی تفسیرو تو صبح کے لیے کسی ایسے شخص کو رسول بنا کر بھیج جو اپنے قول و قعل اور تقریر سے قرآن کریم کی تفسیر کرے اور اس کی مراد واضح کرے ناکہ بندگان فدا ير حجت قائم ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

> ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّكُنَّ رَسُولًا ۗ مَّنْهُمْ يَشَـٰلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَكِنِهِ؞ وَيُزِّكِيهِمْ ويُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢].

وہی توہے جس نے ان پڑھ لوگوں میں انہی میں سے ایک رسول بھیجاجوان کے سامنے اس کی آیات پڑھتااوران کویاک کر ټااوران کو کتاب و حکمت سکھا تاہے۔

ادرامام بخاری رحمداللد حضرت ابو مریره دیالت سے روایت کرتے ہیں 'وہ کہتے ہیں کہ نبی مالٹر ایم اے فرمایا:

جب تک میں حمہیں چھوڑے رکھوں' تم مجھے ادَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ، إِنَّمَا هُلَكَ چھوڑے رکھو (لیعنی جس چیز سے میں خاموشی اختیار من كَانَ قَبْلَكُمْ سُؤَالُهُمْ كرون اس كى بابت مجھ سے مت بوچھو) اس ليے كه وَاخْتِلاَفُهُمْ عَلَىٰ أَنْبِيَآئِهِمْ، فَإِذَا تم سے پہلے لوگ اینے انبیاء سے (زیادہ) سوال اور لَهُيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَٱجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا اختلاف کی وجہ سے ہلاک ہوئے تھے' سو جب میں تہیں کسی بات سے روکوں تو اس سے رک جاؤ اور اگر میں تمہیں کسی چیز کا تھم دوں تو قدرِ استطاعت اس کی لغمیل کرو-<sup>(ا)</sup>

امَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ فَٱئْتُوا مِنْهُ مَا

(۱) بخاری (۱۳/ ۲۵۱)

اور سنن نسائی میں نفر بن شیبان کا قول مروی ہے کہ جس نے ابو سلمہ بن عبدالرحن ہے کہ جس نے ابو سلمہ بن عبدالرحن ہے کا کہ مجھے کوئی الی حدیث سنائیں جو آپ نے اپنے باپ اور آپ کے والد نے رسول الله ماڑ کہا ہے۔
سن ہو'کیونکہ آپ کے والد اور رسول الله ماڑ کہا کہ درمیان کسی کا کوئی واسطہ نہیں ہے تو انہوں نے فرمایا: بال'میرے باپ نے مجھے بیان کیا کہ رسول الله ماڑ کہا نے فرمایا:

«إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَرَضَ
 صيَامَ رَمَضَانَ عَلَيْكُمْ، وَسنَنْتُ
 لَكُمْ قِيَامَهُ، فَمَنْ صَامَهُ وَقَامَهُ
 إِيْمَانًا وَٱحْتِسَابًا خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِهِ
 كيومٍ وَلَدَتْهُ أُهُهُ اللهِ

ب شک اللہ تعالی نے تم پر رمضان المبارک کے روزے فرض کئے ہیں اور میں نے اس کا قیام تمهارے لیے سنت ٹھرایا ہے' سوجس نے بحالت ایمان اور ثواب کی نیت سے رمضان کے روزے رکھے اور اس کا قیام کیا تو وہ گناہوں سے ایسے پاک و صاف ہو جاتا ہے' جیسے 11 اینے یوم پیدائش کے وقت (ب گناہ) تھا۔ (۱)

اور صحیح بخاری اور مسند احمد میں حضرت عبدالله مزنی رضی الله عنه سے مروی ہے که رسول الله الله الله عنه الله عنه مالی کا اللہ نے فرمایا۔

راوی کہتے ہیں کہ آپ مان شاع اس اس اس است اور طریق نہ سالیں ۔ (۲)

نہ کورہ بحث کا ماحصل سے ہے کہ سنت' خواہ محدثین کے مفہوم میں ہو' یا فقها کی اصطلاح میں ہو' میں موٹ کا ماحصل سے ہر کحاظ سے امت کے لیے قابل حجت و عمل ہے۔

(۱) نسائی (۵۸/۴) این ماجه (۲۲۱/۱)

وونوں قاسم بن فضل سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: ہمیں نفر بن شیبان نے یہ حدیث ای طرح مالاً کی ہے۔ امام نسائی کہتے ہیں یہ غلط ہے، درست بیہ ہے کہ ابو سلمہ عن ابی هربرة -

(۲) صحیح بخاری (۳/ ۵۹) و مند احمد (۵/ ۵۵)

## سنت کی جانچ پڑتال اور اس پر عمل کرنے میں صحابہ کرام النیسے کازوق و شوق

صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نبی کریم مل اللہ کا تربیت یافتہ وہ اولین جماعت ہے 'جن کے اخلاق و اردار پر اور قلوب و افسان میں تربیت نبوی کا عکس جھلکتا تھا' ان کے ظاہری اعمال اور باطنی افکار نہمہ صافی کی طرح صاف و شفاف تھے' نبی کریم مل اللہ کے اوات گرامی ان کے لیے بطور رہبرو رہنما آئی' وہ آپ مل اللہ کہ کا کہ میں مربی و معلم کے روپ میں دیکھتے تھے۔

اعتقادات عبادات اور معالمات میں اپنے آقا و مرشد کی اتباع و اقتداء ان کے لیے باعث صد افغار تھی۔ آپ ماٹھا کی اطاعت کرنے میں وہ ایک دو سرے سے سبقت لے جانے کی کوشش میں بہتے۔ ایسا کیوں نہ ہوتا کہ محن انسانیت ماٹھا کیا نے انہیں تاریکی اور صلالت و گراہی کی شب ابور سے نکال کر رشد و ہدایت کے اجالوں میں لاکھڑا کیا تھا۔

صحابہ کرام جمال اپنے اختلافات اور جھگڑوں کو ختم کروانے کے لیے دربار نبوی کا رخ کرتے تھے ،

اہال اچانک پیش آنے والے واقعات و حادثات میں نبی کریم الٹیکیل سے رہنمائی حاصل کرتے کہ جن کے بارے میں کوئی قرآنی حکم نہ ہو تا کیونکہ آپ ملٹیکیل ہی سب سے زیادہ مقاصد قرآن اور اس کی السیر کاعلم رکھنے والے تھے۔

"سیر کاعلم رکھنے والے تھے۔

ایک دن نبی کریم مل الم کام کو غصه آگیا اور صحابہ سے مخاطب ہو کر فرمایا:

النَّيْ أَتْقَاكُمْ للهِ، وَأَعْلَمُكُمْ مِن تَم سب سے زیادہ الله كا خوف رکھنے اور اس كى مدود و قيود كوتم سب سے زیادہ جانے والا ہوں۔ مدد و قيود كوتم سب سے زیادہ جانے والا ہوں۔

آبُ مَلْ الله الله الله الفاظ اس وقت فرمائے جب آپ کو الیک شخص کی سے بات معلوم ہوئی کہ میں آپ مول الله مالی کی ہے اللہ قرار دیں۔ آپ رسول الله مالیکی کی طرح نہیں ہوں' الله تعالی جو چاہیں اپنے رسول کے لیے حلال قرار دیں۔ یہ واقعہ یوں ہے کہ اس آدمی نے اپنی ہبوی کو ازواج مطمرات کے پاس بھیجا کہ عالت صوم میں یہ واقعہ لینے کے حکم کے متعلق پوچھے تو حضرت ام سلمہ رضی الله عنمانے اسے بتایا کہ نبی

صحابہ کرام ﷺ نی ملی ہیں ہوں ہوت میں برے زوق و شوق سے شریک ہوتے وی کہ اللہ میں برے نوق و شوق سے شریک ہوتے وی کہ البعض صحابہ ﷺ آپس میں آپ ملی ہیں کے پاس حاضر ہونے کے لیے باری مقرر کر لیتے تھے۔

امام بخاری اپی جامع صیح میں حضرت عمر بن خطاب بڑا تی سے روایت کرتے ہیں کہ "بنو امیہ بن زید قبیلہ میں میرا ایک انصاری پڑوی تھا' ہم نے آپس میں نبی کریم ماڑا آیا کے پاس حاضر ہونے کی باری مقرر کر رکھی تھی' چنانچہ ایک دن وہ آپ ماڑا آیا کی مجلس میں جاتا اور ایک دن میں 'واپسی پر ہمایک دو سرے کو آپ ماڑا آیا کی ایرنازل ہونے والی وجی اور دیگر ارشاد کردہ مسائل سے آگاہ کرتے۔(۲)

صحابہ کرام میں ایسے متلاشیان علم و معرفت بھی تھے کہ جو محص ایک شرع مسلہ میں استفسار کے لیے وور دراز کاسفر طے کرکے آپ مل الکھیا کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ جیسا کہ امام بخاری رحمہ اللہ اپنی صحیح میں عقبہ بن حارث واللہ اپنی کا واقعہ بیان کرتے ہیں کہ ایک عورت نے انہیں بتلایا کہ میں نے متہیں اور تمہاری یوی کو دووھ پلایا ہے (یعنی تم دودھ شریک بن بھائی ہو) حضرت عقبہ واللہ کہ میں نے متہیں اور تمہاری یوی کو دووھ پلایا ہے (یعنی تم دودھ شریک بن بھائی ہو) حضرت عقبہ واللہ کی مل کھی تھے، جب یہ بات سنی تو فور آ مدینہ منورہ کے لیے رخت سفر باندھا' نبی کریم مل اللہ کی کہ جس خدمت میں بہنچ کر آپ مل کی تھے کہ اس شخص کے بارے میں اللہ تعالی کاکیا تھم ہے کہ جس نے لاعلمی میں اپنی رضای بہن سے شادی کرلی ہو؟ نبی کریم مل اللہ تعالی کاکیا تھم ہے کہ جس نے لاعلمی میں اپنی رضای بہن سے شادی کرلی ہو؟ نبی کریم مل اللہ تعالی کاکیا تھم ہے کہ جس

«كَيْفَ وَقَدْ قِيلَ؟». جب بتايا جا چكاتو استفسار كيما؟ چنانچه حضرت عقبه براتي اخ فوراً ايني بيوي سے جدائی اختيار كرلي- (٣)

اس طرح صحابہ کرام نبی کریم ما المنظیم کی زندگی میں آپ کی اطاعت کرتے ' زمانہ نزول قرآن میں آپ کے اطاعت و آپ کے احکام و اوامر کی اتباع کرتے اور آپ کے منع کردہ امور سے باز رہتے ' میں اطاعت و فرمانبرواری کی کیفیت نبی کریم ما المنظیم کی وفات کے بعد بھی ان میں مسلسل برقرار رہی۔

جس طرح نبی کریم مان آیا کی اطاعت آپ کی زندگی میں صحابہ کرام ﷺ پر فرض تھی' ایسے ہی آپ کی رندگی میں صحابہ کرام اور ان کے بعد کے تمام مسلمانوں پر واجب ہے'

کونکہ قرآن و احادیث کی جو نصوص آپ مل الی آلی کی اطاعت کو واجب قرار دیتی ہیں 'وہ عام ہیں' آپ مل الی الی کے زمانہ حیات کے ساتھ مقید نہیں 'نیز آپ کی اطاعت صرف صحابہ کرام ﷺ کے لیے خاص نہیں تھی' بلکہ تمام مسلمانوں کے لیے عام ہے۔

نی کریم ما المی این این درج ذیل فرمان میں اس حقیقت کی طرف اشارہ فرمایا ہے:

التَرَكْتُ فِيْكُمْ أَمْرَيْنِ، لَنْ تَضِلُّوا مِين تهمارے درميان دو چيزين چھوڑے جارہا ہوں ما تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللهِ، جب تك تم ان كو تفامے ركھوگے ہرگز مراہ نہ ہوگ۔ وسُنَّتِيْ».

امام بخاری حضرت ابو ہرریہ جائٹھ سے مرفوعاً روایت کرتے ہیں:

لَكُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ الْبَيَّةَ إِلَّا مَنْ الْبَيْ وَمَنْ الله! وَمَنْ بِأَبَى؟! قَالَ: لامَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبِي».

میری ساری امت جنت میں داخل ہو گی، گرجس نے انکار کیا، صحابہ کرام نے عرض کی: یا رسول الله! اس کا کون انکار کر سکتا ہے؟ آپ مائیکی نے فرمایا: جس نے میری اطاعت کی، وہ جنت میں جائے گا اور جس نے میری نافرمانی کی، اس نے انکار کیا۔ (۲)

امام بہتی "المدخل الکبیر" میں اپنے طریق سے حبیب بن ابی فضالہ کی سے نقل کرتے ہیں کہ ایک ون عمران بن حصین روائی نے مسئلہ شفاعت بیان کیا عاضرین میں سے ایک آدی نے کہا: اب ابو نجید! آپ ہمیں جو احادیث بیان کرتے ہیں 'ہم ان کی اصل قرآن میں نہیں پاتے 'حضرت عمران اسہ میں آگئے اور اس آدی سے کئے لگے: کیا تو نے قرآن پڑھا ہے؟ کہا: ہاں 'فرمایا: کیا تجھے عشاء لی چار 'مغرب کی تین 'فجر کی دو اور ظہر و عصر کی چار چار رکعات کا تھم قرآن سے ملا ہے؟ کہاں 'میں۔ فرمایا: پورتم نے میں سے عاصل کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے اخذ نہیں کیا؟ اور ہم نے اسے رسول اللہ مائی ہے ماصل کیا ہے۔ پھر سے کہا: یا کیا تم قرآن کریم میں بد پاتے ہو کہ ہر چالیس اسے رسول اللہ مائی ہے۔ کا قرآن کریم میں بد پاتے ہو کہ ہر چالیس طریوں میں ایک بکری برائے ذکو ہ واجب ہے؟ اور کیا تم اونٹوں اور در حموں کی ذکو ہ کا نصاب بران میں پاتے ہو؟ کہا 'نہیں 'فرمایا: کہ پھر یہ نصاب تم نے کس سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے آن میں پاتے ہو؟ کہا 'نہیں 'فرمایا: کہ پھر یہ نصاب تم نے کس سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے آن میں پاتے ہو؟ کہا 'نہیں 'فرمایا: کہ پھر یہ نصاب تم نے کس سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے آن نسی پاتے ہو؟ کہا 'نہیں 'فرمایا: کہ پھر یہ نصاب تم نے کس سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے آن نسی پاتے ہو؟ کہا 'نہیں 'فرمایا: کہ پھر یہ نصاب تم نے کس سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے اسے در سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے در سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے در سے معلوم کیا؟ کیا ہے تم نے ہم سے در سے

<sup>(</sup>۱) الرساله للثافعي (ص ۴۰۴) مند احمد (۵ / ۴۳۴) البخاري مع الفتح (۹ / ۱۵۲) مسلم (۲ / ۷۷۹)

<sup>(</sup>٢) صحیح بخاری کتاب العلم (١٨٥/١) صحیح مسلم (١٨١١/١) سنن ترندی (٣٢١/٥) و مند احمد (١٣٣/١)

<sup>(</sup>۳) صحیح بخاری<sup>،</sup> العلم (۱۸۴۸) و الشھادات (۲۵۱/۵)

<sup>(</sup>۱) مؤطأ امام مالك ممثلب القدر و مسئد احمد (۱۳/۳) و مجم طبرانی (۲۶۷۹-۲۹۷۹) (۲) صبح بخاری الاعتصام (۲۴۹/۱۳) و مسئد احمد (۳۹۱/۲)

معلوم نہیں کیا؟ اور ہم نے اسے رسول الله مالی کیا ہے۔ نیز فرمایا: قرآن کریم میں تم بیر آیت یاتے ہو:

﴿ وَلْمَطْوَفُواْ بِالْبَيْتِ الْعَيْسِيقِ ﴾ اور چاہيئے كه وہ قديم گركاطواف كريں-[الحج: ٢٩].

تو کیا قرآن کریم میں یہ کہیں ہے کہ سات چکر لگاؤ اور مقام ابراہیم پر دو رکعتیں ادا کرد؟ یا کیا تم قرآن کریم میں یہ حکم پاتے ہو؟

«لَا جَلَبَ ولا جَنَبَ ولا شِغَارَ الله أَلَا قَكُو
 في الإشلام؟».

مال زکو ہ کو ایس جگہ طلب کرنا جہاں عامل زکو ہ ڈیرہ ڈالے ہو باکہ اس میں زکو ہ وصول کرلیں درست خبیں۔(بلکہ چاہئے کہ وہ خودصاحب زکو ہ کے پاس جاکر وصول کریں) اور اس طرح نکاح تبادلہ بغیر ممرے جس کو اٹا شابھی کہتے ہیں' اسلام میں جائز نہیں۔(ا)

کیاتم نے اللہ تعالیٰ کابیہ فرمان نہیں سنا؟

﴿ وَمَا ۚ ءَالْنَكُمُ ٱلرِّسُولُ فَخَدُوهُ وَمَا رسول تم كو جو كِه دے اس كو لے لو اور جس سے مَنْ كُمْ عَنْهُ فَأَنْكُمُ الرِّسُولُ فَخَدْ (٤) . منع كردے اس سے باز آجاؤ-

پھر عمران بن حصین نے فرمایا کہ: ہم نے نبی کریم مان کی ایس چیزوں کاعلم حاصل کیا جن کے متعلق تنہیں کچھ علم نہیں ہے۔ (۲)

اس حدیث کو امام ابوداؤد نے اپنی سنن میں مختصراً اور امام حاکم نے متدرک میں مفصلاً روایت کیاہے۔ (۳)

ب اس کی سند میں حبیب بن ابی فضالہ اور ان سے روایت کرنے والے صرد بن ابی السازل دا

(۲) یہ حدیث مد طل کبیر کے مفقود جھے میں ہے اس لئے میں نے اسے شخیق شدہ مد خل میں شامل نہیں کیا۔ (۳) سنن ابی داؤد (۲۱۱/۲) مشدرک حاکم (۱۹۹۱) اس میں یہ اضافہ ہے کہ آدی (سائل) نے حضرت عمران برا حصین براٹی سے کما کہ آپ نے مجھے (علمی طور پر) زندہ کر دیا ہے 'اللہ آپ کی عمر دراز کرے۔ امام حسن بھرا فرماتے ہیں کہ ذکورہ سائل نے اتنا علم حاصل کیا کہ وہ اپنی زندگی ہی میں فقہا امت میں شار ہونے لگا۔

ایے راوی ہیں جن کی ابن حبان کے علاوہ کسی نے تویثق نہیں کی۔(۱) بعض صحابہ کرام ﷺ بسااو قات نبی کریم مانظوم سے سنی ہوئی حدیث کی تحقیق کے لیے سفر کرتے کہ مبادا روایت حدیث میں کوئی غلطی سرزد نہ ہو جائے۔

امَنْ سَتَرَ مُوْمِنَا فِي الدُّنْيَا عَلَى جَسِ نَهُ وَيَامِينَ كَى مومَن كَى بِرانَى كَى پِرده بِوشَى كَ رُوز حَزْيَةِ ، سَتَرَهُ اللهُ يُوْمَ القِيَامَةِ » . قيامت الله تعالى اس (ك گنابون) پر پرده واليس ك -حضرت ابو ابوب والي نے كما: آپ نے چو فرمایا ، چنانچ حضرت ابو ابوب والین نے اپنی سوارى كى

طرف رخ کیا' اس پر سوار ہوئے اور مدینہ منورہ واپس پہنچ گئے۔ (۲) خلیفہ الرسول حضرت ابو بکرصدیق بڑاڑ، حدیث پر عمل کرنے میں سب سے آگے ہوتے اور پیش

<sup>(</sup>۱) اس مدیث کے اور معنی بھی مراد گئے گئے ہیں۔

۱۱) تتاب الثقات (۴ / ۱۳۸) (۲ / ۴۷۸) حبیب بن فضاله کی حسن بصری اور صرد بن ابی المنازل کی عقبه بن خالد لے متابعت کی ہے۔

<sup>(</sup>۱) معرفه علوم الحديث ( $^{O}$   $^{A}$ ) والجامع الأنحلاق الراوى و السامع  $^{(6}$ 

آمدہ مسائل میں صحابہ کرام ﷺ سے نبی مالی کی حدیث کے متعلق ہمیشہ استفسار کرتے رہتے۔ امام ابوداؤد اپنی سنن میں اور ترندی اپنی جامع میں زہری سے 'وہ قبیصہ بن ذویب سے روایت کرتے ہیں کہ:

(جَآءَتْ جَدَّةٌ إلىٰ أَبِي بَكْرِ رضي الله عنه تَسْأَلَ مِيْرائَهَا، فَقَالَ لَهَا أَبُو بَكْرِ عَا أَجِدُ لَكِ فِي كِتَابِ اللهِ شَيْئًا، وَمَا عَلِمْتُ فِي سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ شَيْئًا، فَأَرْجِعِيْ حَتَّى أَسْأَلَ، فَسَأَلَ النَّاسَ فَقَالَ حَتَّى أَسْأَلَ، فَسَأَلَ النَّاسَ فَقَالَ الْمُغِيْرةُ بُنُ شُعْبَةً: حَضَرْتُ مَسَلَمَةً بَنُ شُعْبَةً: حَضَرْتُ السُّدُسَ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: هَلْ السُّدُسَ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: هَلْ مَعَلَكَ أَحُدٌ؟ فَقَامَ مُحَمَّدُ بُنُ السَّدُسَ، وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: هَلْ مَسْلَمَةً، وَشَهِدَ عَلَىٰ ذٰلِكَ، وَقَالَ مَسْلَمَةً، وَشَهِدَ عَلَىٰ ذٰلِكَ، وَقَالَ مَشْلَمَةً، وَشَهْلَ أَبُو بَكْرٍ، وَوَرَّثَ الْجَدَّةَ السَّدُسَ).

ایک دادی حضرت ابو بکر دوائی کے پاس آئی اور اپنا حصہ وراثت مانگنے گئی 'حضرت ابو بکر دوائی نے اس سے کما:
میں آپ کے لیے اللہ کی کتاب میں کچھ نہیں پا آ اور رسول اللہ ماٹیکی کی سنت میں مجھے (اس بارے میں) کچھ علم نہیں آپ لوٹ جا کمیں ' یماں تک کہ میں لوگوں سے اس بارے میں پوچھ لوں ' چنانچہ آپ نے محابہ کرام اللہ ماٹیکی سے دریافت کیا 'حضرت مغیرہ بن شعبہ دوائی کی جھٹا حصہ دیا تھا' حضرت ابو بکر دوائی نے کما: کیا آپ کے ساتھ کوئی اور شخص بھی تھا؟ چنانچہ حضرت آپ کے ساتھ کوئی اور شخص بھی تھا؟ چنانچہ حضرت مغیرہ بن شعبہ دوائی کی اور شخص بھی تھا؟ چنانچہ حضرت مغیرہ بن شعبہ دوائی کی اور گوائی دی۔ تب شعبہ دوائی کے قول کی تقدیق کی اور گوائی دی۔ تب حضرت ابو بکر دوائی اور دادی کو خصے حصہ کا مستحق قرار دیا۔ (ا)

صیح بخاری اور مند احمد کی ایک طویل حدیث میں حضرت ابو بکر دہاین، کا فرمان منقول ہے کہ:

يَقُولُ أَبُو بَكْرِ رضي الله عنه: (لَسْتُ تَارِكًا شَيْئًا كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعْمَلُ بِهِ إِلَّا عَمِلْتُ بِهِ، وَإِنِّي أَخْشَىٰ إِنْ تَرَكْتُ شَيْئًا مِنْ أَمْرِهِ أَنَ أَزِيْغٍ).

میں رسول اللہ (مل کی کی اعمال میں سے کسی چیز کا تارک خمیں ہوں' بلکہ میں تو آپ کے عمل کے مطابق ہی کام کر تا ہوں' مجھے ڈر ہے کہ اگر میں نے آپ مل کی کی تھم کوچھوڑویا تو بمک جاؤں گا۔(۲)

سمویا حضرت ابو بکر دی نشو نشوی مغیرہ بن شعبہ دی نشویہ دی نشویہ کے قول پر گواہی طلب کرکے اصول دین میں ایک قانون وضع کر دیا ہے اور وہ رسول اللہ مل نظری کی سنت کی شخص اور اس میں تدقیق و احتیاط کا پہلو ہے۔

اس قتم کی جانج پڑتال اور بحث و کرید سے ایک نے علم علم جرح و تعدیل کا ظهور ہوا ' پھریہ علم صحح و ضعیف حدیث کی بھپان کے لیے کسوٹی کی صورت اختیار کر گیا ' چنانچہ اب وہ اصول ' دین کی ایک اہم بنیاد ہے۔ (۱)

امام مالک بن انس رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ "بلاشبہ سے علم (علم حدیث) دین ہے " پس دیکھو کہ تم اپنا دین کن سے حاصل کرتے ہو "یاد رکھو! مبحد نبوی کے ان ستونوں کے پاس میں نے ستر آدمیوں کو حدثنی فیلان قال دسول الملہ ماٹیکی ہے ہوئے سنا گر میں نے ان سے کوئی روایت شیل اور یقینا اگر ان میں سے کسی ایک کو بیت المال کا محافظ بنایا جا تا تو بلاشبہ وہ امین ثابت ہو تا المال کا محافظ بنایا جا تا تو بلاشبہ وہ امین ثابت ہو تا المال کا محافظ بنایا جا تا تو بلاشبہ وہ امین ثابت ہو تا میں شابت ہو تا ہوں میں شابت ہو تا ہو با تھیں شابت ہو تا ہو با تھیں ایک کو بیت المال کا محافظ بنایا جا تا تو بلاشبہ وہ امین ثابت ہو تا ہو تا ہو با تا تو با تا تو ہم ان کے لیے در واز سے پر المہ پڑتے تھے۔ (۱) محمد اللہ کی تمار داری کرنے کے لیے ان محمد بن نید رحمہ اللہ کی تمار داری کرنے کے لیے ان کے پاس کے تو انہوں نے فرمایا : اے نوجوانوں کی جماعت! اللہ سے ڈرو 'یہ احادیث تمہارا دین ہیں ' جن سے تم علم حدیث حاصل کرو ان کے بارے میں شخصی و کرید کرلیا کرو۔ (۱۳)

امام مسلم آپی "صیح" کے مقدمہ میں ابن سیرین رحمہ اللہ کا قول نقل کرتے ہیں: "پہلے لوگ سند کے بارے میں نہیں پوچھا کرتے تھے 'چنانچہ جب فتنہ برپا ہوا تو اہل علم سند کے راویوں کے نام پوچھنے لگے۔ راوی اگر اہل سنت ہوتے تو ان کی حدیث کو قبول کرلیا جاتا' اگر وہ اہل بدعت میں سے ہوتے تو ان کی حدیث کو مسترد کر دیا جاتا۔ (۲۳)

حافظ ابن اثیر رحمہ اللہ اپنی کتاب ''جامع الاصول'' کے مقدمہ میں ابن سیرین کا قول ان الفاظ ------

<sup>(</sup>۱) اس موقع پر جرح و تعدیل کے موضوع پر مصنف کی مشہور و معروف کتاب "دراسات فی الجرح والتعدیل" کا مطالعہ مفید ہوگا۔

<sup>(</sup>۲) التمهيد (۱/۲۲)

<sup>(</sup>٣) المحدث الفاصل (ص ١٥٥)

<sup>(</sup>۴) مقدمه صحیح مسلم (ص: ۸۲۴)

<sup>(</sup>۱) ابوداؤ (۳۱۷/۳) تندى (۴۲۰/۳) اور امام تندى في اس كوحن صحيح كما بـ

<sup>(</sup>٢) صحیح بخاری (١٩٤/٦) و مند احمد (١١١) وونول نے حضرت عائشہ رضی الله عنها سے روایت کی ہے۔

میں ذکر کرتے ہیں: "پہلے زمانے میں لوگ سند کے بارے میں سوال نہیں کرتے تھے ' پھر جب فتنہ و فساد کا ظہور ہوا تو سند کے متعلق پوچھنے لگے ' ٹاکہ اہل سنت کی احادیث کو قبول کریں اور اہل بدعت کی احادیث کو مسترد کر دیں ' بلاشبہ اس وقت لوگ قوی حافظہ اور پختہ یا دواشت کے مالک تھے۔ یاد رہے کہ بعض لوگ اپنی تیکی و تقویٰ کے باوجود گواہی ادا نہیں کرسکتے اور نہ ہی یاد رکھ سکتے تھے۔ (۱) حافظ ابن عبد البر حمد اللہ اپنی کتاب "المت مھیدلے مافی المدول طامن المعانی والاسانید" کے مقدمہ میں امام شعبہ رحمہ اللہ کا قول نقل کرتے ہیں کہ "ہم صحت حدیث کی بچپان 'صحت سند سے کرتے ہیں۔"

حافظ ابن عبدالبررحمه الله اپنی سند سے اہل شام کے امام او ذاعی رحمہ الله سے نقل کرتے ہیں کہ: سند کے ضیاع سے علم ضائع ہو جاتا ہے۔"

خطیب بغدادی رحمہ اللہ اپنی کتاب "الکفایه فی علم الروایه میں سفیان بن عینیہ رحمہ اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ انہیں ان کے بھائی نے کہا: تم لوگول کو بغیر سند کے حدیث بیان کرو۔ تو امام سفیان رحمہ اللہ نے فرمایا: "دیکھو! یہ مجھے علم دے رہا ہے کہ میں گھر کی چھت پر بغیر سیڑھی کے چڑھ جاؤں۔" (۲)

قار کمین کرام! آپ نے ملاحظہ کیا کہ حضرت ابو بکر پڑھڑ، نے کس انداز سے علم حدیث کی بنیاد رکھی ' ناکہ کوئی اللہ اور اس کے رسول مل گڑھ کیا کی طرف اپنی خود ساختہ بات منسوب نہ کر سکے۔
ائمہ محد ثین رحمہ اللہ نے راویان حدیث کی تاریخ ولادت و وفات کا ذکر بڑے اہتمام سے کیا ہے' ناکہ ان کے طالت زندگی اور ان کے دعوی ساع اور ملاقات مشائخ کے بارے میں بحث و حقیق مکمل ہو سکے ' نیز اس طرح وہ اس بات کو بھی اصاطہ تحریر میں لائے ہیں کہ حصول علم حدیث کے لیے راوی نے کس کس ملک ' یا شہر کا سفر اختیار کیا ہے' چنانچہ ان کی اس تحقیق جبتو سے ایک کتابیں معرض وجود میں آئیں' جو محد ثین کی تاریخ ولادت اور وفات کے ساتھ خاص ہیں۔
اور خطیب بغدادی رحمہ اللہ کی کتاب (المکفاید) میں سفیان توری رحمہ اللہ کا ذکورہ قول اس

حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ "جب راوبوں نے جھوٹ سے کام لیا تو ہم نے ان کے لیے آریخ استعال کی۔" (۱)

حفص بن غیاث فرماتے ہیں: "جب تم کسی راوی کو متھم ٹھراؤ تو دو عمروں سے اس کا محاسبہ کرو-" (۲) کو کا سبد کرو۔" (۲)

این جوزی اپنی کتاب "الموضوعات" کے مقدمہ میں حسان بن زید رحمہ اللہ کا قول درج کرتے کہ: جھوٹوں کے خلاف تاریخ کی طرح کوئی اور چیز ممدومعاون ثابت نہیں ہوتی' استاد سے کہا جاتا کہ آپ کا سال ولادت کیا ہے؟ جب وہ اپنی تاریخ پیدائش کا اقرار کرلیتا تو ہمیں اس کے پچ اور جھوٹ کا پید چل جاتا۔ (۳)

امام ابوعبدالله حاكم كمتے ہيں: محمد بن حاتم الكشى ہمارے پاس آكر عبد بن حميد سے روايت بيان كرنے لگے تو ميں نے اس سے اس كى تاريخ ولادت كے متعلق بوچھا، وہ كہنے لگا: ميں ٢٦٠ھ ميں بيدا ہوا، ميں نے اپنے ساتھوں سے كماكة عبد بن حميدكى وفات تو محمد بن حاتم كى ولادت سے تيرہ بال قبل ہو چكى تقى۔ "(")

اس طرح محد ثین کرام رحمہ اللہ نے اس عظیم فن (علم جرح و تعدیل) کے ذریعے سے رسول اللہ اللہ اللہ اللہ کی احادیث کو جھوٹ کی آمیزش سے محفوظ رکھا۔ اس لیے متلاثی حق کے لیے ضروری ہے کہ جب کوئی حدیث ائمہ محد ثین کے بنائے ہوئے معیار و اصول پر صحیح ثابت ہوتی ہو تو دل و جان سے اسے قبول کرے اور بے جا شبمات پیدا کرنے کی کوشش نہ کرے اور نہ خواہشات کا پیروکار بنے خواہ اس کا تعلق اعتقادات سے ہو یا معاملات سے۔ اگر وہ ثابت ہو جائے اور اہل معرفت و علم کی طرف سے اسے سند قبولیت حاصل ہو جائے تو پھر بے جا اور الیعنی قتم کے سوالات سے پر ہیز کرے۔ یاد رہے کہ اہل معرفت سے مراد وہ محد ثین ہیں کہ جن کو فہم حدیث اور اس کی شرح کا ایک خاص ملکہ حاصل تھا' محدث کی مثال ایک تجربہ کار اور صاحب فہم و بصیرت زرگر کی سی

<sup>(</sup>ا) الكفاية: (ص 119)

<sup>(</sup>٢) حواله سابقه

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد بھي ملاحظه ہو (٣٥٤/٥)

<sup>(4)</sup> فتح المغيث (٢٨٢/٣) والموضوعات (١/٣٤)

<sup>(</sup>١) مقدمه جامع الاصول

<sup>(</sup>٢) الكفاية في علم الرواية (ص: ١١٥)

ہے جو کھری کھوٹی کرنسی اور اصلی و جعلی سونے چاندی کی پیچان میں ماہر ہو تا ہے۔

امام اوزاعی رحمہ الله فرماتے ہیں: ہم احادیث من کر انہیں اپنے ساتھیوں پر پیش کرتے تھے، جس طرح کہ کھوٹے درہموں کو صرافول کے ہاں لایاجا تا ہے، چنانچہ جن احادیث کو وہ پہچان لیتے انہیں ہم محفوظ کر لیتے اور جن کا انکار کر دیتے، انہیں ہم چھوڑ دیتے۔

کتاب و سنت کے واضح شرعی دلائل اور اجماع امت سے ثابت شدہ امور دین میں علمی تحقیق و قد قتی کتاب و سنت کے واضح شرعی دلائل اور اجماع امت سے ثابت شدہ امور دین میں علمی تحقیق و قد قتی کے نام سے اختلاف پیدا کرنا جرگز روا نہیں 'بلکہ ان پر ایمان لانا اور ان کی تقییر و مطابق عمل کرنا واجب ہے' نیز شرعی نصوص کا فہم سلف صالحین کے اقوال اور ان کی تقییر و شروحات سے استفادہ کئے بغیرنا ممکن ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اور جو ہدایت کے واضح ہو جانے کے بعد (بھی) رسول اللہ (مُنْ اللہ مِنْ اللہ واللہ مِنْ اللہ مِنْ اللّٰ مِنْ

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ اور جو مِدايت كَ واصَّحَ لَهُ اللهُ الله

اسے جہنم رسید کریں گے اور وہ بری جگہ ہے۔(ا)

واضح رہے کہ علمی بحث و متحیص ان مسائل میں ہی ہونی چاہئے جن کے دلائل کتاب و سنت سے واضح نہ ہوں ' نیز ان مسائل میں اجتماد کی گنجائش موجود ہو۔ پھر اگر اجتماد کے اہل کسی شخص کا اجتماد درست ہوا تو اس کو دو اجر ملیں گے اور جس کا غلط ثابت ہوا اسے ایک اجر ملے گا' جیسا کہ صحیح حدیث میں وارد ہے۔

خلاصہ کلام ہیر کہ حدیث کی صحت ثابت ہو جانے کے بعد اس میں قبل و قال کرنا اور اپنی ناقص عقل کو معیار بنا کراسے رد کرنے کی کوشش کرنا' سراسر جمالت اور گمراہی ہے۔

یہ کمہ دیناتو آسان ہے کہ محد ثین بھی بشر تھے' ان سے بھی غلطیاں ہو سکتی ہیں' مگر کیا کوئی ایسی غلطی کی نشاندہی کر سکتا ہے جس کو ائمہ محدثین نے خود واضح نہ کیا ہو اور ان کے بعد آنے والے ہزاروں علماء' جو حدیث کی تحقیق و جبتو کا کام جاری رکھے ہوئے ہیں' اس غلطی کو پکڑنے میں ناکام رہے ہوں؟

(ا) اتباع سنت کی فرضیت کے بارے میں بعض ائمہ کے اقوال توحید الوہیت کی بحث میں ملاحظہ ہوں۔

اصل تو یہ ہے کہ جب کی حدیث کو محدثین صحیح قرار دیتے ہیں تو اس کا مطلب ہی یہ ہو تا ہے کہ وہ تا ہے کہ وہ بالمنہ سے محفوظ ہے نہ اس میں اور قرآن میں کسی فتم کا ظراؤ ہے اور نہ اس میں اور قرآن میں حکی حدیث عربی زبان کے معروف اس میں اور کسی دو سری صحیح حدیث میں۔ ایسے ہی نہ کوئی صحیح حدیث عربی زبان کے معروف قاعدوں کے خلاف ہے اور نہ مشاہدہ و محسوسات کے منافی۔

محدث كبير امام بيهق رحمه الله اس نقط كى طرف اشاره كرتے ہوئے فرماتے ہيں: "جب كى حديث كو پہلے لوگوں نے صحح قرار دے دیا ہو تو آنے والوں كے ليے اس ميں اختلاف كرنا مناسب نميں-" سو جو شخص قرآن كريم كى نصوص صريحه اور احاديث صحيحته اور اجماع امت كى مخالفت كرے گااس كاكوئى عذر قبول نميں كياجائے گا بلكہ اس كے ساتھ اہل بدعت جيسا معالمہ كياجائے گا۔



# کتب حدیث و سنت کی دو بنیادی قشمیں

کتب حدیث و سنت درج ذیل دو بنیادی اقسام پر مشمل میں: ۱- سند- ۲- متن

سند کی تعریف :

سند یا اسناد اس راستے کو کہتے ہیں' جو زمانہ روایت کے کسی مؤلف کتاب سے شروع ہو کر نبی کریم مالی کی کی خرمان تک پہنچائے۔

متن کی تعریف :

نمی کریم ملی این کی زبان مبارک سے صادر ہونے والے الفاظ' یا ان کے معانی کو متن کہا جاتا

ہم تک پنینے کے اعتبار سے سنت کی دو قسمیں ہیں: متواتر اور آحاد-

متواتر : بید لفظ (وتر) سے ماخوذ ہے اور اس کا لغوی معنی ہے ایک دوسرے کے بعد آنا۔ محدثین کی اصطلاح میں متواتر اس حدیث کو کہا جا تا ہے جس کو روایت کرنے والی ایسی جماعت ہو جس کا کثرت و ثقابت کے اعتبار سے جھوٹ پر جمع ہونا عقلاً اور عاد تا نا ممکن ہو۔

#### متواتر کی چار شرائط:

ا- حدیث کے راوی ظن و تخمین سے پاک' پختہ لیس رکھنے والے اور بیان کردہ حدیث کے معانی کو جاننے والے ہوں-

- ۲- ان راوبوں کے علم کا اعتاد کسی محسوس چیز؛ مثلاً مشاہرہ یا ساعت پر ہو-
- سو- راویوں کی تعداد اس قدر ہو کہ ان کا عرف عام میں جھوٹ پر متفق ہونا ناممکن ہو۔
- سا ۔ یہ معتبر تعداد شروع سے لے کر آخر تک ہر طبقہ رواۃ میں مسلسل بر قرار رہے۔(ا)

### آحاد کی تعریف اور اس کی اقسام:

جس حدیث میں متواثر کی شروط موجود نه ہوں اس کو خبرواحد کہتے ہیں۔ اس کو روایت کرنے والا صرف ایک ہی ہو تو اسے غریب' اگر اس کو روایت کرنے والے دویا زیادہ ہوں تو اسے عزیز اور اگر اس کو جماعت روایت کرنے والی ہو تو اس کو مشہوریا مستفیض کہتے ہیں۔

سنت کی دونوں قسمیں اعتقادات و احکام میں بغیر کسی فرق کے علم کا فائدہ دیتی ہیں 'صحابہ کرام' الجعین ﷺ اور ان کے بعد کے اہل سنت کا سنت کے بارے میں کی نظریہ تھا۔ البتہ زمانہ قدیم کے معتزلی' اہل بدعت اور موجودہ دور میں ان کی فکر سے متاثر بعض اہل قلم کا کمنا ہے کہ خبرواحد علم (یقینی) کا فائدہ نہیں دیتی' للذا یہ اعتقادات میں قابل حجت نہیں ہے۔ ان کے اس بارے میں جو اعتراضات و شہمات ہیں' وہ سب غیرواضی' غیر صحیح اور غیر معقول ہیں۔ یہ موضوع ایک لمبی اور وسیع بحث کا متقاضی ہے' یہ محدود صفحات اس کے متحمل نہیں۔ اس موضوع میں استفادہ کے لیے قار کمین کرام کو امام ابن قیم کی کتاب "المصواعق الممرسله" اور علامہ محمد ناصر الدین البانی کی تاب "المحدیث حجمہ بناصر الدین البانی کی کتاب "المحدیث حجمہ بنا میں خبرواحد کی جیت کو متعدد دلاکل کے ساتھ فابت کیا گیا ہے۔ بہرحال اختصار کے ساتھ کچھ نکات میں خبرواحد کی جیت کو متعدد دلاکل کے ساتھ فابت کیا گیا ہے۔ بہرحال اختصار کے ساتھ کچھ نکات بیان کئے جاتے ہیں۔

یہ بات بقین ہے کہ علم روایت ساع اور مشاہدہ پر بہنی ہے، چنانچہ جب ہم کی ایک راوی کو سچائی، امانت ویانت اور حفظ و صبط میں پختگی جیسی صفات سے متصف بیان کرتے ہیں تو پھراس کی روایت سے علم بقینی حاصل ہو تا ہے الآیہ کہ حفظ روایت میں فلطی کا اختال نہیں رہتا نیجتاً اس کی روایت سے علم بقینی حاصل ہو تا ہے الآیہ کہ حفظ رضبط میں اس سے زیادہ تقہ ایک راوی ایل گی تقہ راوی اس کی مخالفت کریں تو اس صورت میں محفوظ روایت علم (قینی) کا فائدہ دے گی اور شاذ اس سے قاصر گردانی جائے گی جبکہ ہم اس چیز کے مامور ہیں جو دلیل و جبت کے لحاظ سے قوی ہو۔ بات یہیں پر ختم نہیں ہو جاتی، بلکہ گولڈ زیبر جیسے مشترق اور ان کے ہم مشرب بعض نام نماد مسلمانوں نے سنت کے معنی بگاڑنے میں اس قدر دیدہ رایری کا مظاہرہ کیا کہ سنت کو مصادر اسلام سے ہی خارج کر دیا اور کہا کہ یہ سنت زمانہ جاہلیت سے دراشت میں ملی ہوئی عادات و رسومات کا نام ہے۔

<sup>(</sup>١) الحديث حبحسة بنفسه للألباني (ص ١٨- ١٩)

## مستشرقين كاايك مغالطه اوراس كاازاله

مستشرقین کے باطل نظریئے کی دلیل زمانہ جاہلیت کی بعض وہ روایات ور سومات ہیں جن کی افادیت کے پیش نظراسلام نے انہیں باقی رکھاہے۔سنت کے خارج از مصادر ہونے کی ایک وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ پہلے زمانے کے مسلمان اپنے در پیش مسائل کے حل اور شرعی احکام کے فتویٰ کے لیے سنت کی طرف رجوع نہیں کرتے تھے۔ جیت سنت کے دعوے کا ظہار دوسری صدی کے آخراور تیسری صدی کے آغاز میں بعض علماء اسلام نے کیا۔ اس دعومٰی کے اثبات کے لیے انہوں نے اپنی کتابوں میں دلا کل و براہین کے انبار لگادیئے۔ مستشرقین کے نزدیک اس دور میں سنت کادفاع کرنے والول میں سرفہرست امام شافعی تھے جنہوں نے اپنے پیش روامام ابو حنیفه او رامام مالک رحمه الله کار دکیا-<sup>(۱)</sup>

متشرقین اوران کے مقلدوں نے اپنے نظریئے کی دلیل مندرجہ ذبل احادیث و آثارے اخذ کی ہے: ا- حضرت عمر <sub>مغالث</sub>ة، كا قول كه

> ہمیں اللہ کی کتاب کافی ہے۔ «حَسْبُنَا كِتَابِ اللهِ»

۲- یزید بن ربیعہ عن ابی الاشعث عن ثوبان کے طریق سے مروی مرفوع حدیث ہے:

﴿إِذَا جَاءَكُم الحَدِيثُ فأعرضوه على كتاب الله فإنَ وَافَقَهُ فَخُذُوهُ وإن خَالَفَهُ فَدَعَوهُ»

جب حمهیں کوئی حدیث پنچے تو اسے کتاب اللہ پر پیش كرو اگر موافقت كرے تو قبول كراو اور مخالفت كرے

تو رد کر دیا کرو۔

(۱) یمی دعوی جوزف شاخت (Joseph schacht) نے اپنی کتاب:

ے۔ Mohammden Jurisprudence Sunnah Practice and Living Tradition.

جوزف شاخت (۱۹۰۳ - ...) کا شار برے مستشرقین میں ہوتا ہے ، وہ آکسفورڈ ولٹکڈن ، کولمبیا ادر مصر کی یونیورسٹیوں میں تدریس کے فرائض انجام دیتا رہا۔ اسلام اور قانون اسلام پر بحث و تحقیق کے لئے اللے ومثق کی اکیڈی برائے شخقیق علوم عربیہ کا ممبر بنا ویا گیا۔ گولڈز بہراور اس کے مخالف اسلام مشن کا دفاع کرنے میں جوزف شاخت پیش پیش رہا' جوزف کے نزدیک فقهی احکام میں کسی صحیح حدیث کا وجود نہیں متا۔

یزید بن ربیعہ مجمول آدمی ہے ، جبکہ ابو الاشعث کی توبان سے روایت ہی ثابت نہیں الندا ب حدیث باطل ہے۔

(m) مملب بن ابی صفرة 'عن ابن مناس' عن محمد بن مسرور القیروانی' عن یونس بن عبدالا علیٰ ' عن ابن وهب 'عن شمر بن تمير' عن تحسين بن عبدالله بن عبيدالله بن عباس' عن ابيه' عن جده' عن علی بن ابی طالب کے طریق سے مروی مرفوع حدیث کہ: رسول اللہ مانٹیکی نے فرمایا:

> «سَيَأْتِيْ نَاسِ يُحَدِّثُوْنَ عَنِّي حَدِيْثًا، فَمَنْ كَدَّنَكُمْ حَدِيثًا يُضَارَّعُ الْقُرْآنَ فَأَنَا قُلْتُهُ، وَمَنْ حَدَّثَكُمْ بِحَدِيْثِ لَا يُضَارِعُ الْقُرْآنَ فَلَمْ أَقُلْهُ؛ إِنَّمَا هُوْ حُسْوَةٌ مِنَ النَّار».

عنقریب کچھ لوگ مجھ سے حدیثیں بیان کریں گے'اگر کوئی ممہیں قرآن کریم کے مماثل د مشابہ حدیث بیان كرے تو اسے ميرى بات سمجھنا' اگر كوئى قرآن كے مخالف حدیث بیان کرے تو اسے میری بات خیال نہ کرنا' بلکہ وہ آتش جنم کا ایک گھونٹ ہے۔ (ا)

یہ حدیث جے منتشرقین نے اپنے نظریئے کی دلیل بنایا ہے ضعیف ہے اور مکڑی کے جالے سے بھی زیادہ کمزور ہے۔

عبدالرحمان بن مهدى رحمه الله كت بين: اس حديث كو زنادقه اور خوارج نے وضع كيا ہے-" ابو محد بن حزم رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ اس کی سند میں حسین بن عبداللہ ہے جس پر زندیق ہونے

امام شافعی اور بیہق رحمہ اللہ نے کلی طور پر اس مدیث کا انکار کیا ہے۔

مخضربات سے ہے کہ احادیث کو قرآن پر پیش کرنے کے سلسلے میں جنتی روایات آئی ہیں وہ سب جھوٹ کا ملیندہ ہیں۔ ابن حزم نے ان کا ذکر کرنے کے بعد ان کا رد کیا ہے۔ امام شافعی فرماتے ہیں: "اس قتم کی بات کهنا سرا سر جهالت ہے۔"

جمال تک حضرت عمر والله کے قول کا تعلق ہے تو اس کے سیاق و سباق کو سمجھنے کی ضرورت ہے۔ اس قول کو امام بخاری نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما سے روایت کیا ہے۔ فرماتے ہیں رسول الله مانی کار کی مرض وفات کے وقت' کاشانہ ' نبوت میں موجود لوگوں میں ایک حضرت عمر ر اللہ بھی تھے۔ نبی کریم ملٹی آیا نے فرمایا:

(۱) احكام الاحكام لابن حزم (۲/۲۵) (۲) حواله سابقه

میرے قریب آؤ! میں تہمارے کیے ایک ایس وصیت «هَلُمَّ! أَكْتُبُ لَكُمْ كِتَابًا لَا تَضِلُّوا لکھ دول کہ تم اس کے بعد گمراہی کا شکار نہ ہو۔

حضرت عمر والله: نے کما کہ نبی کریم مالٹھ کا پر ورد کا غلبہ ہے۔ ہمارے پاس قرآن کریم موجود ہے ہمیں اللہ کی کتاب ہی کافی ہے۔<sup>(۱)</sup>

حضرت ابن عباس رضی الله عنمااس روایت میں فرماتے ہیں کہ کیایہ کسی آفت سے کم ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کے شور شراب اور اختلاف کی دجہ سے ان کے لیے ہدایات نہ لکھ سکے۔<sup>(۲)</sup>

حضرت عمر والني كا قول سنت كو چھوڑ كر قرآن ہى كو كافى سمجھنے پر دلالت نہيں كر ما كيونكه حضرت عمر والله نے آپ مان کا کیا ہے درد و تکلیف کے بوجھ کو ہلکا کرنا چاہا تھا (مبادا آپ مان کا کیا کہ کھتے لکھاتے تو آپ ساتھ کیا کی تکلیف بردھ جاتی) یمی وجہ ہے کہ اس پر نبی کریم ساتھ کیا ماموش رہے-اس واقعہ کے بعد بھی آپ ماٹھ کالیا چند ایام تک زندہ رہے، گر آپ ماٹھ کیا نے حضرت عمر واللہ کے قول کی تردید نہیں گی۔ پھر جب طبیعت کچھ سنبھلی اور صحت بحال ہوئی تو آپ ماٹیٹکٹیا نے کچھ ہاتیں املاء کروا مَیں' جیسا کہ صحیح مسلم میں ہے۔<sup>(۳)</sup>

نبی کریم مالیکی اپنی بیاری کے شروع دنوں میں حضرت عائشہ رضی الله عنما کے پاس تھے 'انہیں مخاطب ہو کر فرمایا:

اینے والد ابوبکر اور اینے بھائی کو بلایے ٹاکہ میں کوئی «أَدْعِي لِي أَبَا بَكْرِ وَأَخَاكِ حَتَّى أَكْتُبَ كِتَابًا، فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يَتَمَنَّى مُتَمَنِّ وَيَقُولَ قَائِلٌ: أَنَا أَوْلَىٰ؛ وَيَأْبَى اللهُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَّا أَبَا بَكْرٍ».

وصيت لکھوا دول' مجھے خدشہ ہے کہ کوئی خواہش کرنے والاخواہش کرے اور کوئی کہنے والا کھے کہ میں سب سے بهتر اور افضل هول مياد ر كهو! الله تعالى اور الل ايمان ابو بکر ہاپٹر، کے علاوہ تھی اور کو قبول نہیں کریں گے۔

حضرت عمر رہا اللہ کے اس قول کی توضیح و توجیه کی تائید و نصرت پر آپ کا زمانہ خلافت گواہ ہے کہ آپ برے ذوق و شوق اور محبت سے سنت پر عمل کرتے رہے اپ فرمایا کرتے تھے کہ مستقبل

قریب میں کچھ ایسے لوگ ہوں گے جو قرآن کریم میں شبمات و اشکالات کے ذریعہ تمہارے ساتھ جَمَّرًا كريس كي- توتم اس وقت حديث رسول ما المَيْلِيم كو تقامے ركھنا عقينا ابل حديث و سنن بي قرآن کو سب سے زیادہ جانے والے ہیں۔

### مستشرق گولڈ زیبر کا نظریۂ سنت:

دائر ة معارف اسلامیه (انسائیکلو پیڈیا آف اسلام) میں لفظ حدیث کے تحت اور اپی کتاب Mohammaden-study (۱-۱۱۷) میں گولڈ زیبر کا سنت و حدیث کے بارے میں نظریۂ مذکور ہے کہ: آبادُ اجداد کے طور طریقوں کو اپنانا کفار عرب کے ہاں بھی خوبیوں میں سے ایک خوبی تصور کیا جا تا تھا' سنت بھی ایک پر اناظریقہ چلا آرہاہے معاملات اور لین دین میں لوگ اس کے عادی ہو چکے ہیں۔

جب اسلام کاظهور ہواتوسنت کاپرانا طریقہ (جو کہ کافر آباؤ اجداد کے رسم ورواج اوران کے اقوال پر عمل کرنے کانام ہے) پر باقی رہنامشکل ہو گیا' بنابریں مسلمانوں کے لیے ضروری ہوا کہ وہ اپنے لیے کوئی نیار استہ ایجاد کریں المذاایک ایماندار کے لیے اپنے تمام شعبہ ہائے زندگی میں نبی کریم مالی ایماندار آپ کے صحابہ کے اخلاق و کردار کو قابل تقلید نمونہ بنانالازمی ہوگیا ہی وجہ ہے کہ مسلمانوں نے نبی کریم مالٹیکی اور آپ کے صحابه کی اعادیث واخبار جمع کرنے میں ہر ممکن کوشش کی۔<sup>(۱)</sup>

گولڈ زیسریہ فکر پھیلانا چاہتا ہے کہ سنت کی اپنی کوئی ذاتی حیثیت و منزلت نہیں ہے بلکہ یہ زمانہ جاہلیت کی روایات و رسومات سے ماخوذ ہے۔

گولڈ کے بعد مشتشرق جوزف شاخت نے سنت کے بارے میں اس انداز میں زہرافشانی کی کہ سنت کو مقامی ماحول' اسلامی معاشرہ اور خلفاء کے طرز عمل کی پیداوار قرار دیتے ہوئے کہا کہ پہلی دو صدیوں میں امام شافعی رحمہ اللہ کے آنے تک اس کا کوئی عملی ثبوت نہیں ملتا- امام شافعی رحمہ اللہ نے آتے ہی جیت سنت کا نعرہ بلند کیا اور اس کے منکرین پر پے در پے دار گئے۔

#### مستشرقین کے استدلال کا جائزہ:

سنت کے بارے میں گولڈ اور جوزف کا نظریہ خلاف حقیقت 'جموث اور افتراء بازی ہے' سنت

<sup>(</sup>١) وائرة المعارف اسلاميه (١/ ٣٣٠)

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری (۱۰ / ۱۲۹)

<sup>(</sup>۲) حوالہ سابقہ

<sup>(</sup>m) صحیح مسلم (۸۵۷/۳)

کو عادات جاہلیت کی پیداوار قرار دینا' انسان کو ایک حیوانی کیڑے کی ترقی یافتہ شکل قرار دینے کے مترادف ہے۔

جمل یا جمالت علم کی ضد ہے' لغوی اعتبار سے کسی کام کو بغیر علم و معرفت کے سرانجام دینا جمالت کہلا تا ہے' اس لفظ سے جمل اور مجاهل ماخوذ ہے' اس میں لاعلمی' نادانی اور عدم رہنمائی کے معنی پائے جاتے ہیں۔

مضرس بن ربعی کاشعرہے:

"جم اپنی قوم کی بے وقوفیوں اور نادانیوں سے در گزر کرتے ہیں اور متکبرد شمن کی شیڑھی اور اکری ہوئی گردن کو سیدھا کردیتے ہیں۔" (۱)

امام راغب اصفحانی نے جہالت کی تین قشمیں بیان کی ہیں:

"وَالله! إِنَّكُمْ لَتُجَبِّنُونَ وتُبَخِّلُونَ الله كَل فَتُم! ثم (والدين كو) بزدل بخيل اور جائل بنانے كا وتُجَهِّلُونَ؛ وَإِنَّكُمْ لَمِنْ رَيْحَانِ اللهِ". وربيع بنتج هو جَبكه ثم الله كَ مَسَكَتَ پجول هو-(٣)

" تجھلون" کا مطلب بیہ ہے کہ والد اولاد میں مشغول ہو کر علم سے دور ہو جاتا ہے۔

(۲) کسی شخص کا اپنے موقف و نظریئے کے خلاف کسی بات کا اعتقاد رکھنا' اس کی مثال بیہ ہے کہ بعض علم بھی جمالت پر بنی ہوتے ہیں' کسی نے کہاکہ اس سے مراد بیہ ہے کہ آدمی ایساعلم سیکھے جس کی اسے دہن میں ضرورت نہ ہو۔

(١) لسان العرب (١١/ ١٢٩)

(۲) سنن ترزی (۴/ ۱۳۷)

سفیان بن عیبینه عن ابراہیم بن میسرہ کے طریق سے ابن ابی سوید کتے ہیں کہ میں نے حضرت عمر بن عبدالعزیز کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ میرے خیال میں یہ نیک عورت خولہ بنت حکیم تھیں ' چر حدیث ذکر کی امام ترفدی کتے ہیں ابن عیبینه عن ابراہیم بن میسرة کی حدیث کو ہم ان کے علاوہ کسی اور طریق سے نمیں پچانے اور نہ عمر بن عبدالعزیز کا خولہ بنت حکیم رہائی سے ساع ہمارے ہاں معروف ہے۔

(۳) صحیح و غلط کے اعتقاد سے بے نیاز ہوکر کسی حق بات کی مخالفت کرنا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ اَلْنَاخِذُنَا هُزُونًا قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنَ أَكُونَ كَياتُم بَم سے بنسی مذاق كرتے ہو كما میں اس بات سے مِن اَلْجَا مِلِي ﴾ [البقرة: ٦٧]. الله كى پناه ما نگا ہوں كه میں جابلوں میں سے ہو جاؤں۔

آیت کریمہ میں شخصا اور نداق کو جمالت کما گیا ہے۔ کبھی لفظ جمالت اطلاع اور تجربہ کے مخالف معنی میں استعال ہو تا ہے' جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَعَسَبُهُمُ ٱلْجَسَاهِ لَهُ ٱغْنِياَهُ ﴾ ناواقف اور ناتجربه كار انهيں مالدار سجھتے ہيں۔ [البقرة: ٢٧٣].

آیت میں جابل سے مراد ناواقف اور ناتجریہ کار شخص ہے۔ (اُ)

فرکورہ تفصیل سے جمالت اور جاہلیت کے معانی پر روشنی پڑتی ہے۔ یہ سراسر گولڈ اور اس کے انسار و اعوان کی بے جا جر اُت و ب بالی ہے کہ وہ ان معانی کو سنت نبوی پر منطبق کریں۔ حقیقت یہ ہے کہ گری نظرو بصیرت رکھنے والے محقق کے نزدیک تناقض و تضاد کے لحاظ سے دونوں معنوں کے درمیان واضح فرق ہے۔ واضح ہو کہ کتاب و سنت میں کئی مقامات پر جاہلیت کے طور طریقوں سے اجتناب کرنے کی تلقین و تاکید کی گئی ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ نَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ الْمُعَلِّ ظُنَّ اللهِ عَمران: ١٥٤].

الإشلام سُنَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ، ومُطَّلِبُ

دَمِ ٱسْرِّىءِ بِغَيْـرِ حَـقٌ لِيُهْـرِيـقَ دَمَهُ ».

وہ لوگ اللہ کے بارے میں جاہلیت جیسا جھوٹا گمان کرتے تھے۔

صحیح بخاری میں حفرت ابن عباس رضی الله عنما سے روایت ہے کہ رسول الله ملی الله عنما نے فرمایا:
﴿ أَبْغَضُ النَّاسِ إِلَى اللهِ ثَلاَثَةٌ: ''الله تعالی کے نزدیک تین قتم کے آدی تمام لوگوں مُلْحِدٌ فِي الْحَرَم، وَمُبْتَغِ فِي سے زیادہ ناپند اور مبغوض بیں-

۱۔ حرم کے اندر شیر حمی راہ چگنے اور فساد کرنے والا۔ ۲۔ اسلام میں جاہلیت کے طریقوں کا خواہشمند۔

س- سی آدمی کاناحق خون بهانے کا طلب گار۔(۲)

(۲) صحیح بخاری (۱۲ / ۲۱۰)

حدیث میں وارد لفظ سنة الجاهلية كامعنى ب جابليت كے طريقے پر قائم رہنا كا لوگول كے در میان اس کی نشرواشاعت کرنا' یا اسے بطور نظام و قانون کے نافذ کرنا۔

اور مند احدین حفرت انی بن کعب رہائٹر سے مروی ہے کہ:

المَنْ تَعَزَّى بِعَزَآءِ الْجَاهِلِيَّةِ فَأَعِضُّوْهُ وَلَا تَكْنُوْا».

جس نے اپنے آپ کو جاہلیت کی طرف منسوب کیا' اسے کہو کہ وہ (اپنے باپ کی شرم گاہ) کاٹ ڈالے اور اس میں کنامیہ ہے کام نہ لو۔(۱)

 ستاروں سے بارش طلب کرنا۔ ۳- نوحه گری و ماتم کرنا- <sup>(۲)</sup> ،

صیح مسلم اور مسند احد میں حضرت ابو مالک اشعری رہائی، سے مروی ہے که رسول الله ما الله علی الله علی الله علی الله میری امت میں زمانہ جاہلیت کے چار امور ہیں جنہیں «أَرْبَعٌ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ وہ چھوڑنہ یا ئیں گے: لَا يَتْـرُكُــونَهُــنَّ: الفَخْــرُ فِــي الأَحْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي ا- خاندانی حسب نسب پر اترانا-الأنْسَابِ، وَٱلاِسْتِسْقَآءُ بِالنُّجُومِ، ۲- نسب میں طعنہ زنی کرنا۔ وَالنِّيَاحَةُ».

اسی مفہوم کی ایک حدیث امام بخاری حفزت عمرو بن دینار رہاٹھ؛ سے روایت کرتے ہیں کہ انهول نے کمامیں نے حفرت جابر بن عبدالله رضی الله عنها کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ ہم رسول الله ما آگار کے ساتھ ایک جنگ میں شریک تھے کہ ایک مهاجر نے انصار کے ایک آدمی کو دھکا دے دیا' (معالمہ یہاں تک بگڑ گیا کہ) انصار نے انصاریوں کو اور مہاجرین نے مہاجر برادری کو اپنی اپنی مدد کے کیے بکارا۔ نبی کریم ملٹنگیل نے یہ بات سنی تو فرمایا:

«مَا بَالُ دَعْوَى جَاهِلِيَّةِ؟». يه جالميت كي كيسي صدا ہے-

صحابہ کرام ﷺ نے کہا اے اللہ کے رسول ( مراہ کی )! ایک مهاجر نے انصار کے ایک آدی کو كرا ديا ہے تو آپ ماليكيام نے فرمایا:

(١) مند احمد (۵ / ١٣٦) واللفظ له والسنن الكبرئ للنسائي (۵ / ٢٧٢) مجم طبراني (١ / ١٦٧) قال البهيشمسي في المجمع "رجاله ثقات"

(۲) صبح مسلم (۲/ ۱۳۴۳) و مسند احد (۲/ ۵۲۹)

اسے چھوڑ دویہ سخت ناپبندیدہ ہے۔ (۱) «دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةٌ». حضرت ابوذر رہالاً، کے لیے نبی کریم مل اللہ کاب فرمانا بھی اسی قبیل سے ہے کہ:

تم ایسے شخص ہوجس میں اب بھی جاہلیت پائی جاتی ہے۔ ﴿إِنَّكَ آمْرَؤُ فِينُكَ جَاهِلِيَّةٌ».

المام الوداؤد حضرت الوجريره والله على روايت كرت بين كه رسول الله ماليكيم في فرمايا:

"إِنَّ اللهُ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِّيَّةً بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے تم سے جاہلیت کے تکبرو نخوت اور الجَاهِليَّة وَفَخْرَهَا بِالآبَآءِ، مُؤْمنٌ باپ دادوں یر فخر کرنے کو دور کیا (اب لوگ دو طرح کے تَقِيٌّ وَفَاجِرٌ شَقِيٌّ، أَنْتُمْ بَنُو آدَمَ، ہیں)مومن پر ہیز گاریا فاسق بد بخت۔ تم سب آدم کی اولاد وَآدَمُ مِنْ تُرَابٍ، لَيَدَعَنَّ رِجَالٌ ہو اور آدم مٹی سے ہے۔ لوگوں کو اپنی قوموں پر گھمنڈ فَخْرَهُمْ بِأَقْوَامِ إِنَّمَا هُمْ فَحْمٌ مِنْ کرناچھوڑ دینا چاہئے' ورنہ وہ جہنم کے کو کلے ہوں گے' یا فَحْمِ جَهَنَّمَ أَوُّ لَيَكُونُنَّ أَهْوَنَ عَلَى الله تعالی کے ہاں تاک کے ذریعے گندگی کریدنے والے اللهِ مِنَ الْجِعْلَانِ الَّتِي تَدْفَعُ بِأَنْفِهَا كيرے سے بھى بدتر-(٣)

امام مسلم حضرت ابو جریره و این سے روایت کرتے ہیں که رسول الله مالی کیا نے فرمایا:

«مَنْ خَرَجَ مِنَ الطَّاعَةِ وَفَارَقَ جو اطاعت سے نکل گیا اور جماعت سے الگ ہوا پھر الْجَمَاعَةَ فَمَاتَ، مَاتَ مِيْنَةً اسى حالت مين مركباتواس كى يه موت جالميت كى موت جَاهِلِيَّةً» .

ان مذکورہ بالا احادیث کے علاوہ بھی کتب حدیث میں روایت کردہ بے شمار احادیث ہیں جو جاہلیت کے کامول کی قباحت اور فدمت پر دلالت کرتی ہیں اور ان کاموں سے بازر ہے کا تقاضا کرتی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری (۸ / ۱۳۸)

<sup>(</sup>۲) صحیح بخاری (۱۰/ ۲۵۸)

<sup>(</sup>٣) سنن ابی داؤد (۵/ ٣٣٩- ٣٣٩) سنن ترندی (۵/ ٢٣٨) ترندی نے حس غریب کما ہے۔

<sup>(</sup>۴) صحیح مسلم "كتاب الامار ة (۵۴)

فَلَيْسَ بَيْنَنَا نَبِيٍّ\*.

### زمانے کی اقسام:

علماء نے زمانے کو جاہلیت اور اسلام دو قسموں پر منقسم کیا ہے۔

ا۔ وور ِ جاہلیت: یہ اسلام سے قبل کا زمانہ ہے' اس دور میں عرب لوگ اللہ' اس کے رسول اور دین کے اصولوں سے ناواقف تھے اور حسب و نسب کے سبب ایک دوسرے پر فخر کرتے تھے۔

۲- دور اسلام: یه وه زمانه ب جس میں آفتابِ اسلام طلوع ہوا اور زمین اپنے پروردگار کے نورِ
 ہدایت سے چک اٹھی اور لوگ جمالت و گمراہی کی تاریکیوں سے نکل کر رشد و ہدایت کی روشنی میں زندگی بسر کرنے لگے۔

کیا اتنی واضح اور روشن نصوص و دلائل کے باوجود عقل بیہ تصور کرسکتی ہے کہ سنتِ نبوی کی انتباع جاہیت کی تقلید و روایات کا نام ہے؟ اللہ تعالی ان کے بے ہودہ قول سے بری ہے۔

یمال ایک اہم نکتہ کی وضاحت ضروری ہے کہ اسلام پیلے انبیاء و رسل کے ادیان کے خلاف قطعاً کوئی نیا دین نہیں لایا' بلکہ دہ کشادہ آسان اور وسیع الاطراف ملت و شریعت کو لایا ہے جے کج رو اور گراہ لوگوں نے بدل ڈالا تھا' چنانچہ اللہ رب العزت نے خاتم الانبیاء حضرت محمد مل الم الم الم حقیقت کے اعلان کرنے کا حکم دیتے ہوئے فرمایا:

﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ كمه دوكه مين كوئى نيا رسول بن كر نهيس آيا-[الأحقاف: ٩].

#### اور فرمایا:

﴿ فَبِهُ لَدُنَّهُ مُ أَفَّتَ لِدَةً ﴾ [الأنعام: ٩٠] تم انهي (رسل وانبياء) كي مدايت كي پيروي كرو-

#### نيز فرمايا:

﴿ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ اى كَ مطابق انبياء جو (الله كَ) فرمان بردار تَهُ السَّلَمُوا الله الله : ٤٤]. يبوديون كه ليه فيصله كرتے رہے-

انبیاء علیهم السلام کا دین ایک ہی ہے لینی توحید کی دعوت اور شرک سے اجتناب' اگرچہ شریعتیں اور فروعی قوانین مختلف ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لِكُلِّ جَمَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ جم نے تم میں سے ہرایک کو دستورِ حیات اور ایک [المائدة: ٤٨]. طریقه دیا۔

ہمام بن منبہ کی حدیث میں حضرت ابو ہریرہ بھائی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ماٹھ ہے نہایا:
﴿ أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَیْسُ دنیاو آخرت میں عینی ابن مریم علیہ السلام کے قریب مَرْیَمَ، فِي الْأُوْلَىٰ وَالآخِرَة». تمام لوگوں سے زیادہ ہوں صحابہ نے عرض کی اے اللہ قالُوا: کَیْفَ یَارَسُولَ الله ؟ قَالَ: کے رسول! وہ کیے؟ آپ ماٹھ اُٹھ نے فرمایا: انبیاء آپس میں قالُوا: کَیْفَ یَارَسُولَ الله ؟ قَالَ: کرسول! وہ کیے؟ آپ ماٹھوں کی طرح ہیں اکی طرف سے) بھائیوں کی طرح ہیں اکی فرقہ مُنتَی، وَدِیْنَهُمْ وَاحِدٌ، مائیس مُخلف ہیں البتہ ان کادین ایک ہی ہے 'ہم دونوں اُٹھَهَا تُھُمْ شَنتَی، وَدِیْنَهُمْ وَاحِدٌ، مائیس مُخلف ہیں البتہ ان کادین ایک ہی ہے 'ہم دونوں

کے درمیان کوئی اور نبی نہیں ہے۔ <sup>(ا)</sup>



(۱) صحیح مسلم' کتاب الفضائل (۳ / ۱۸۳۷) اس حدیث کو امام بخاری نے بھی مختصرا روابیت کیا ہے۔ ملاحظہ ہو .فاری' کتاب الانبیاء (۲ / ۳۷۷)

## جاہلیت کی رسومات و عادات کے بارے میں اسلام کاموقف

جاہلیت کے دور میں دنیا کی دو سری قوموں کی طرح عربوں میں بھی کوئی مرتب دستور حیات اور قوانین معاشرت نہ تھے کہ جن سے وہ اقوامِ عالم کی طرح رہنمائی حاصل کرتے 'البتہ ان کے یمال اعتقادات ' رسم و رواج اور ساجی عادات کا گبڑے ہوئے انداز میں وجود ملتا ہے جو تحریف شدہ یمودیت و نصرانیت سے ماخوذ تھا' جب اسلام کی روشنی چھلی تو اس نے جاہلیت کی بعض عادات کو باتی رکھا' بعض کو حتم کر دیا اور بعض میں تصحیح و تبدیلی کر دی۔

جن امور جاہلیت کو اسلام نے سند جواز عطاکی ان کی بعض مثالیں مندرجہ ذیل ہیں:

امام مسلم ایک صحابی رسول سے روایت کرتے ہیں کہ رسول الله مالیکی نے قسامہ کو جاہیت ہی ے اسلوب میں باقی رکھا اور اس اصول کے تحت آپ میں کھی نے انصار کے مجھ لوگوں کے درمیان

قسامہ کی تعریف سے ہے کہ اگر کوئی شخص کسی قوم کے ہاں مقتول پایا جائے اور اس کا قاتل معلوم نہ ہو تو مقتول کے اولیاء میں سے بچاس آدمی اس کا حق ثابت کرنے کے لیے حلف اٹھا ئیں گے اگر بچاس آدمی میسرنہ ہو سکیں تو موجود لوگ بچاس حلف اٹھا ئیں گے' تاہم اگر پھر بھی بچاس آدمی میسر نہ آ سکیمی یا حلف نہ اٹھا ئیں تو ملزم قوم سے بچاس آدمی برأت کی قسم اٹھا کر بری ہو جا ئیں گے۔ (۱ يوم عاشور كأروزه:

امام بخاری اور مسلم حضرت ابن عباس رضی الله عنما سے نقل کرتے ہیں کہ نبی کریم سالنگانیا جب مدینہ منورہ تشریف لائے تو یمود کو عاشوراء کے دن کا روزہ رکھتے ہوئے پایا' آپ ( مل اللہ اللہ اللہ علیہ ) نے ان سے استفسار کیا:

(۱) مسلم 'القسامة (٧)

المَاهَذَا اليَوْمِ الَّذِي تَصُومُونَهُۥ ا انہوں نے کما یہ وہ عظیم الثان دن ہے ، جس میں الله تعالی نے موسیٰ علیہ السلام اور آپ کی قوم کو نجلت دی اور فرعون اور اس کی قوم کو غرق کیا موسیٰ علیه السلام نے اس دن بطور تشکر اللہ کے

ليے روزہ رکھا ہم بھی اس كى تعظيم كے ليے روزہ ركھتے ہيں 'رسول الله ماليكيا نے فرمايا: «فَنَحْنُ أَحَقُّ بِمُوسَى مِنْكُمْ» ہم موئ علیہ السلام کے تم سے زیادہ حقدار ہیں'سو آپ می آیا نے خود بھی اس دن کاروزہ رکھاادر (مسلمانوں کو فَصَامَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَمَـرَ مجھی)اس دن کے روزہ رکھنے کا حکم فرمایا۔<sup>(1)</sup>

#### جاہلیت کے چند دیگر اعمال:

مهمان کا اگرام و احترام ' رشته دارول سے صله رخمی اور مکنساری ' ناتوال 'ب کسول کا سهارا بننا' مسافر کی امداد 'عنسل جنابت اور ختنه وغیرہ کاشار جاہلیت کے قابلِ تحسین اعمال میں ہو یا تھا' اسلام نے انہیں باقی رکھا۔

یہ کون سادن ہے جس کاتم روزہ رکھتے ہو؟

بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت ابوذر رہائی نبی کریم میں المالیا کی خدمت میں حاضر ہونے سے تین سال قبل ہی سے روزہ رکھتے اور نماز پڑھتے تھے۔ (<sup>(۹)</sup>

اور اس طرح فس بن ساعدہ ایادی کے متعلق بھی بیان کیا جاتا ہے۔

اہل جاہلیت بیت الله کا مج کرتے اور شعائر الله کی عزت کرتے ان کے پچھ افراد توحید پرست بھی تھے۔ مثلاً ورقه بن نوقل اسدی' زید بن عمرو بن نفیل عدوی' عثان بن حوریث اسدی (یہ سب قریتی تھے) اور عبیداللہ بن بحش اسدی کیے قریش کے حلیف تھے۔

بیان کیا جاتا ہے کہ یہ حضرات ایک دفعہ اپنے کسی بت کے میلے کے موقع پر جمع ہوئے اور کہنے کئے۔ ''ہم حلفاً اعلان کرتے ہیں کہ تمہاری قوم نسی دین پر نہیں ہے' یہ لوگ اینے باپ ابراہیم علیہ السلام کے دمین سے پھر چکے ہیں' یہ پھر(ہت) نہ دیکھتا ہے اور نہ کسی کو نفع و نقصان پہنچا سکتا ہے' اے قوم! تم اپنے کیے (سچا دین) تلاش کرو' اللہ کی قسم! تم نسی صحیح طریقہ پر نہیں ہو-" (۱۳) اور عمرد بن کی خزاعی میت اللہ کے خدمت گاروں میں سے تھا' ایک دفعہ ملک شام کی طرف گیا (۱) صحیح بخاری کتاب الصوم (رقم ۲۹)

(٢) صحيح مسلم ، كتاب فضائل الصحاب باب فضائل الى ذر والثير - (٣) المبداية والمنهاية (٢/ ٢٣٨)

وہاں کے لوگوں کو مورتیوں کی تعظیم اور ان کے آگے نذرانے پیش کرتے ہوئے دیکھا تو اس کا دل بھی ان کی تقلیم کی بھی ان کی تقلیم کی ان کی تقلیم کی ان کی تقلیم کی دعوت دینے لگا ، چنانچہ انہوں نے اس کی بات مان لی۔ نبی کریم مان کی اسے جنم میں اپنی انتزیوں کو تھیٹتے ہوئے دیکھا اور فرمایا:

﴿إِنَّهُ كَانَ أَوَّلَ مَنْ غَيَّرَ دِنِنَ يَهِ بِهِلا شَخْصَ ہے جس نے اساعیل علیہ السلام کے دین ایسماعیل : فَنَصَبَ الأَوْفَانَ، وَبَحَرَ کوبگاڑا اور بتوں کو نصب کیا اور بحیرہ' سائبہ' وصلہ اور الْبَحِیْرَةَ، وَسَیَّبَ السَّائِبَةَ، وَوَصَلَ عام جانوروں کی رسمیں جاری کیں۔ (۱) الْوَصِیْلَةَ، وَحَمَی الْحَامِيّ».

فد کورہ واقعات و روایات سے ثابت ہوا ہے کہ اسلام نے بعض امور جاہلیت کو جیسے تھے ویسے ہی برقرار رکھا اور بعض میں اصلاح و تبدیلی کرکے درست قرار دیا اور باقی رکھا' جیسا کہ جج وغیرہ' اس چیز کی طرف درج ذیل فرمان اللی میں اشارہ ہے:

﴿ يِلَّهَ أَبِيكُمْ إِبْرُهِيمٌ ﴾ تمارے باپ ابراتیم (علیہ السلام) کادین (پند کیا)۔ [الحج: ۷۸].

اور نبی کریم مانگیلیانے فرمایا:

«بُعِثْتُ بِالْمِلَّةِ الْسَّمْحَةِ الْحَنِيْفِيَّةِ مِن فياضْ فرافى والى خالص اور روش شريعت كَ الْبَيْضَاء».

اور جن امورِ جاہلیت کو اسلام نے ختم کیا ہے اور ان کی ندمت بیان کی ہے 'وہ بہت زیادہ ہیں۔ اگر ہم عقائد 'عبادات' معاملات' اخلاقیات' نکاح و طلاق اور جنگ و امن جیسے مسائل ذکر کرنا شروع کر دیں تو بات بہت لمبی ہو جائے گی۔ افسوس کا مقام ہے کہ جن جاہلی رسومات کو مٹانے کے لیے نبی

(۱) سیرت ابن بشام (۱/ 29) امام احمد یف بھی اسے لیٹ بن سعد عن بزید بن الهاد عن ابن شهاب عن سعید بن المسیب عن ابی بریر قر وائی کے طریق سے مختصر روایت کیا ہے اور اس کی سند کے افراد لُقتہ ہیں۔ ملاحظہ ہو مسند احمد (۲/ ۳۲۲) امام بخاری نے بھی معلقاً ذکر کیا ہے۔ (۸/ ۲۸۳)

یہ جانوروں کی قشمیں ہیں جو دور جاہلیت میں لوگ دیوی دیو ہاؤں کے نام پر چھوڑ دیا کرتے تھے اور کوئی ان سے تعرض نہیں کرتا تھا۔

كريم النظام التركيف لائے مسلمان برى مضبوطى كے ساتھ آج بھى ان كو پكڑے ہوئے ہيں للذا اس ضمن ميں امام محد بن عبدالوہاب رحمتہ اللہ عليه كى كتاب (مسائل جابليت) كامطالعہ كرنا چاہئے۔

یہ واضح ہو کہ امور جاہلیت کے بارے میں اسلام کا یکی صبح موقف ہے اور صدیوں تک لوگوں کا یکی موقف ہے اور صدیوں تک لوگوں کا یکی موقف رہا یہاں تک کہ نئے علوم کا زمانہ آگیا اور اٹھار ھویں اور انیسویں صدی میں یورپ خواب غفلت سے بیدار ہوا تو اس نے ملت اسلامیہ کو بنظر غضب دیکھا اور بیر بات ذہن میں بٹھالی کہ مسلمان ہی صدیوں سے ہماری ترقی میں سنگ راہ سنے ہوئے ہیں 'چنانچہ انہوں نے مسلمانوں سے انقام لینے کا پختہ ارادہ کرلیا۔

پران میں ایک ایی جماعت نمودار ہوئی' جس نے شرعی علوم سمیت مشرقی علوم اور ان کے مصادر و مراجع سے واقفیت حاصل کرنا اپنی جدوجمد کا ہدف ولین قرار دیا اور مستشرقین کی اسی جماعت کا نظریہ ہے کہ اسلام میں سنت کی کوئی شرعی حیثیت نہیں ہے' بلکہ یہ دور جاہلیت کی روایات و رسومات ہیں کہ جنہیں اسلام نے ان کی دلجوئی اور ان کی عادات کی تعظیم کی غرض سے ماتی رکھا۔

منتشرقین کے اس نظریہ کی اجاع میں براعظم ہند اور بعض اسلامی ممالک میں بسنے والے دشمنان اسلام ' منحرفین اسلام اور منکرین سنت پیش پیش رہے۔ بلاشبہ یہ لوگ اس امت کے زندیق ہیں۔ الل علم کا فرض ہے کہ ان کے گراہ کن عقائد سے لوگوں کو آگاہ کرتے رہیں۔

اسلام این اعتقادات احکامات اور اوامرونوای میں مکمل ہے اس کو مکمل ضابطہ حیات بنا کر اللہ تعالیٰ نے اسپنے رسول کی طرف اس کی وحی کی ہے اور آپ کو جاہلانہ عادات و رسومات کی اتباع کئے بغیراس کی نشرواشاعت کا حکم دیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِذَ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ جب ان كافرول نے اپنے ولوں میں جاہانہ حمیت (ضد) الْحَمِیَّةَ جَیِیَّةَ ٱلْمَنْ اِللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ مَنْ اللهِ عَلِیْ مَنْ اللهِ عَلَیْ مَنْ اللهُ عَلَیْ مَنْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ مِنْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ مَنْ اللهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهِ عَلِیْ اللّهِ عَلَیْ اللّهِ عَلَی

ثاخت وغیرہ کے دعوے کابطلان:

جال تک شاخت اور دوسرے مستشرقین کے اس دعوے کا تعلق ہے کہ امام شافعی رحمہ الله ده

پہلے شخص ہیں جنہوں نے سنت نبوی کی طرف دعوت دی تو اس کا جواب یہ ہے کہ ائمہ کرام میں سے کوئی ایبا امام معروف نہیں جو سنت کے ججت نہ ہونے کا قائل ہو' اور اس کی گواہی فقہ و حدیث کی کتابیں' مسلمانوں کی تاریخ اور آج تک امت میں جاری و ساری عمل دے رہا ہے۔

حافظ ابن عبدالبررحمہ اللہ فرماتے ہیں: علماء امت میں ہم کی ایسے شخص کو نہیں پاتے جس نے نبی کریم سائٹ آیا کی کی حدیث کا اتباع کرنے کے بعد پھر بغیر کسی دلیل و جحت 'مثلاً دعویٰ ننخ' اجماع' سند میں طعن اور ایسے عمل کو جس کا بجالانا ضروری ہو' اسے رد کیا ہو' اگر کسی نے بلا دلیل و جحت کسی حدیث کا رد کیا تو اس کی عدالت و ثقابت ختم ہو جائے گی اور اسے فاسق گردانا جائے گا' چہ جائیکہ وہ امام کملائے' گراللہ تعالیٰ نے علائے امت کو اس سے محفوظ رکھا۔

البته بعض دفعه بچھ ایسے اسباب سامنے آجاتے ہیں جو کئی صدیث کے قبول کرنے میں حاکل ہوجاتے۔ ان اسباب و اعذار کے بارے میں شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ الله اپنے رسالہ " دفع المسلام عن الائمة الاعلام" میں لکھتے ہیں کہ تمام اعذار تین اقسام پر منقسم ہوتے ہیں:

ا۔ کسی امام کے ہاں ، حدیث کانبی کریم النظیم است فابت نہ ہونا۔

۲- اس کے ہاں حدیث سے مطلوبہ مسکلہ کا استدلال ثابت نہ ہونا۔

۳- وہ یہ عقیدہ رکھے کہ بیہ حکم منسوخ ہے۔

پھران مین قسموں کو بنیاد بناکر کی اور فروی اسباب ذکر کئے ہیں 'پہلا سبب یہ ہے کہ امام کو حدیث نہ پہنچی ہو اور جس کو حدیث نہ پہنچ 'وہ حدیث کے تقاضوں کو پورا کرنے کا مکلف نہیں تھرایا جا سکتا۔

جیسا کہ حضرت عمر وہا ہے، اور ان کے بیٹے کے ساتھ واقعہ پیش آیا کہ وہ دونوں جمرہ عقبہ کی ری
کے بعد اور طواف زیارت سے قبل محرم کو خوشبو لگانے سے منع کرتے سے اور انہیں حضرت عائشہ
رضی اللہ عنها کی حدیث کا علم نہ تھا کہ انہوں نے رسول اللہ سالی اللہ کا اللہ عنها کی حدیث کا علم نہ تھا کہ انہوں نے رسول اللہ سالی اللہ عنہا کی حدیث کا علم نہ تھا کہ وشبو لگائی تھی۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت می مثالیں ہیں احرام کھولنے کے بعد طواف سے قبل خوشبو لگائی تھی۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت می مثالیں ہیں جیسا کہ شخ الاسلام رحمہ اللہ نے بیان کی ہیں۔ (۱)

اسی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے امام شافعی نے فرمایا:

(لَوْ صَعَ حَدِيْثُ لُحُومِ الإبلِ الرَّ اونوُل كَ كُوشت والى عديث ثابت ہو جائے تو قُلْتُ بِهِ). فَلْتُ بِهِ).

امام شافعی کے اس قول کو امام بیہی رحمہ اللہ نے بیان کیا ہے۔ (۱)

#### ایک ضروری وضاحت:

یہ اعذار و اسباب فقط ائمہ متفدین کے حق میں قابل قبول ہو سکتے ہیں 'کیونکہ ان کے زمانے تک احادیث کو جمع کرنے کا کام مکمل نہیں ہوا تھا۔ اب چونکہ کتب حدیث جوامع اور سنن کی شکل میں مدوان ہو چکی ہیں 'نیز ان میں سے صحیح و ضعیف' نائخ ومنسوخ اور صحابہ و تابعین کے ہال معمول بہ احادیث اور ان کی قبولیت پر اجماع امت کی مر شبت ہو چکی ہے 'مزید ہیہ کہ ان کی جیت پر کتاب و سنت میں واضح دلا کل ہیں' للذا ائمہ متبوعین کے پیروکاروں کے لیے کوئی عذر باتی نہیں رہا کہ وہ کرور و ضعیف دلا کل ہی بنا پر صحیح حدیث کو ترک کریں' مثلاً یہ کہیں کہ بیہ حدیث قرآن یا قیاس جلی کے مخالف ہے 'یا اس میں فلال فلال اشکال و ابمام ہے۔

﴿إِنِّي أُوْتِيْتُ الْقُرْآنَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ ». مجھے قرآن اور اس کے ساتھ اس جیسی ایک ادر چیز دی اُئی ہے۔ دی گئ ہے۔

امام شافعی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: لوگوں کو معلوم ہے کہ نبی کریم ملائلی کی اللہ کے تھم کو بجا لانا' اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے اور آپ ملائلی کی سنت آپ پر نازل شدہ قرآن کریم کے موافق اور آبع ہے

(۱) رفع الملام (ص ۱)

<sup>(</sup>۱) السنن الصغرى للبيهقى (رقم-٣٦) جو ميرى تحقق سے شائع ہو چك ہے۔

اور میہ که سنت کتاب اللی کی مخالفت نہیں کرسکتی۔ (۱)

اور امام خطابی کا بھلا ہو کیا خوب فرمایا: "جب کوئی مدیث نبی کریم طالبہ است صحیح ثابت ہو جائے تو است قبول کرنے کے سوا کوئی چارہ کار نہیں ہے، ہر مدیث اپنی بنیاد اور حکم کے ساتھ بذات خود ایک مستقل و معتبر حیثیت کی حامل ہے للذا مخالف اصول و قواعد کے ذریعے اس پر اعتراض کرنا یا اس کو باطل قرار دینے کے لیے اس کے عدم نظیراور اس کی نوع میں قلت نظیر(مثال) کا بہانہ بنانا قطعاً جائز نہیں ہے اور حدیث میں کچھ ایسے مخصوص احکام بھی وارد ہوئے ہیں، جو مستقل اصول کی حیثیت رکھتے ہیں، مثلاً عدیث جنین، حدیث قسامہ اور حدیث مصراة وغیرہ۔ (۲)

برادران اسلام! نبی کریم مالیکی کی کی می میں درہ برابر سستی نہ کرو کیونکہ آپ مالیکی کی اطاعت میں المامیت ہو جائے' اس کی پیروی کرنے میں ذرہ برابر سستی نہ کرو کیونکہ آپ مالیکی اور آتش دوزخ سے نجات مضمرہے۔



انه بنانا صحیح عقیدہ وہ ہے جو قرآن کریم اور اس کی شرح و تغییر سنت رسول (سائٹیلیم) میں نہ کور ہے' اور اصول جے عقیدہ وہ ہے جو قرآن کریم اور اس کی شرح و تغییر سنت رسول (سائٹیلیم) میں نہ کور ہے' اور جے صحابہ کرام' تابعین اور تع تابعین نے اپنایا' یہاں تک کہ وہ ہم تک بالکل صاف و شفاف حالت میں پہنچ کیا گویا وہ آج ہی نازل ہوا ہے اور رسی اسلاف امت کا عقیدہ ہے۔
مدیث

اس عقیدے کو لوگوں کے ذہنوں میں راسخ کرنے کی جدوجمد کرنے والوں میں اہل سنت دالجماعت کے امام احمد بن حنبل اور ان کا طریقہ اختیار کرنے والے شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ اور پھر ان کے شاگرد رشید امام ابن قیم اور امام ابن کشررحمهم الله سرفهرست ہیں۔

صحيح عقيده

بعدازاں امام و مجدد شخ الاسلام محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کی کوششیں اس عقیدہ کی لائرواشاعت میں سودمند ٹابت ہو کیں جو نجد سے اٹھے اور بدعات و منکرات' جن کو اسلام کا نام رے دیا گیا تھا' کے خلاف سیف و قلم سے جماد کیا اور دیکھتے ہی دیکھتے آپ کی اصلاحی دعوت عالم اسلام پر چھاگئی۔ آپ کے خلاف سیف و قلم سے خماد کیا اور دیکھتے ہی دیکھتے آپ کی اصلاحی دعوت عالم اسلام پر چھاگئی۔ آپ کے بیچھے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کے بعد امیر محمد بن سعود رحمہ اللہ کا دست تعاون و نصرت کار فرما تھا۔ علم و حکومت اور دعوت و افتدار کے مابین سے مبارک تعاون خدمت اسلام اور پوری دنیا میں بسنے والے مسلمانوں کے مسائل و مشکلات کے حل کے لیے ان شاء اللہ ایشہ جاری رہے گا۔

ان ائمہ کرام کے اس عقیدہ و منج کو مشرق و مغرب کے ہزاروں علماء نے اختیار کیا اور خطهٔ ارض کے مختلف علاقوں میں لاکھوں مسلمان اس عقیدہ کو اپنائے ہوئے ہیں۔



<sup>(</sup>ا) الرمسالية رقم (١٩٣٩)

<sup>(</sup>r) معالم السنن (m/ 494)

اور فرمایا:

عقیدہ صبح کا ماحصل نیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ان جملہ صفات پر ایمان لانا جو قرآن مجید میں مذکور ہیں' مثلاً اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ:

> ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه:٥].

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَلَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرُوْنَهَا ۖ

اور فرمایا:

﴿ إِلَيْهِ يَضَعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدلِحُ يَرْفَعُكُمُ ﴾ [فاطر: ١٠].

اور فرمایا:

ٱلْعَظِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٩].

وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَـنَهُم ﴾

الله ہی تو ہے جس نے ستونوں کے بغیر آسان ، جن کو تم

دیکھتے ہو' (اتنے) اونچے بنائے ' چروہ عرش پر مستوی ہوا۔

اسی کی طرف پاکیزہ کلمات چڑھتے ہیں اور نیک عمل

بے شک اللہ تعالی پرہیز گاروں اور نیکو کاروں کے

الله تعالی ان سے راضی ہو گیااور وہ اس سے (الله

اور جو شخص عداً کسی مومن کو مار ڈالے گا تو اس کی

سزا جہنم ہے جس میں وہ ہیشہ رہے گا اور اللہ اس ب

ساتھ ہیں۔

سے) راضی ہو گئے۔ یہ بڑی کامیابی ہے۔

غضبناک ہو گا اور اس پر لعنت کرے گا۔

الله رحمٰن جو عرش پر مستویٰ ہے۔

اس کو بلند کرتے ہیں۔

أُمُّ أَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرِّينِ ﴾ [الرعد: ٢].

اور فرمایا:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ قَٱلَّذِينَ هُم تَحْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨].

﴿ رَّضِى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنَهُ ۚ ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ

اور فرمایا:

﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُثَعَيْدًا فَجَزَآؤُمُ جَهَنَّمُ خَلِيًّا فِيهَا

[النساء: ٩٣].

صفات باری تعالی کے بارے میں صحیح عقیدہ

اور فرمایا: ﴿ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا﴾ [غافر: ٧].

﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي

يُعْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمر ان: ٣١].

اے ہمارے پرورد گار! تیری رحت اور تیرا علم ہر چیز کو محیط ہے۔

ان مذکورہ بالا آیات کے علاوہ اور بھی بہت سی آیات اللہ تعالیٰ کی صفات کے بارے میں وارد ہوئی ہیں۔ پھر رسول الله مان کہا کہا کی سنت صحیحہ 'جس کو اہل معرفت و علم نے شرف قبولیت سے نوازا ہے' میں وارد اللہ تعالیٰ کی جملہ صفات پر ایمان لانا' جیسے رسول اللہ ما ﷺ کا فرمان ہے کہ :

> «يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَآءِ الدُّنْيَا كُلَّ لَيْلَةً حِيْنَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ فَيَقُوْلُ: مَنْ يَدْعُوْنِيْ فَأَسْتَجِيْبَ لَهُ؟، مَنْ يَسْأَلُّنِيْ فَأَعْطِيَهُ؟، مَنْ يَسْتَغْفِرُنْي فَأَغْفِرَ لَهُ ؟»

ر سول الله ملن عليه عنه فرمايا:

اللهُ أَشَدُ فَرَحاً بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ الْمُوْمِنِ التَّاتِبِ، مِنْ أَحَدِكُمْ برَاحِلتِهِ»

اور فرمایا:

ايَضْحَكُ اللهُ إِلَىٰ رَجُلَيْنِ يَقْتُلُ اَحَدُهُمَا الآخَرَ كِلاَهُمَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ».

هارا برودگار بررات جب اس کا آخری تمائی حصه باقی رہ جاتا' آسان دنیا پر اتر کر فرما تا ہیں کون ہے جو مجھے یکارے' میں اس کی بکار کو قبول کروں؟ کون ہے جو مجھ سے مانگے' میں اس کو عطا کر دول؟ کون ہے جو مجھ سے سبخشش طلب کرے میں اس کو معاف کر دوں؟ <sup>(۱)</sup>

کمه دو که اگر تم الله کو دوست رکھتے ہو تو میری اتباع

كرو الله بهي تنهيس دوست ركھے گا۔

الله تعالی اینے توبہ کرنے والے بندے کی توبہ پر کسی کو (گم شدہ) او نٹنی کے ملنے پر (حاصل ہونے والی خوشی سے) زیادہ خوش ہوتے ہیں۔<sup>(۲)</sup>

اللہ تعالیٰ ان دو بندول پر ہنستا ہے جن میں سے ایک دو سرے کو قتل کر ہا ہے' پھر دونوں جنت میں داخل ہو جاتے ہیں۔ <sup>(m)</sup>

> (۱) صحیح بخاری و صحیح مسلم . (۲) صیح بخاری و صیح مسلم

. (۳) صحیح بخاری و صحصح مسلم

اور فرمایا:

«لَا تَزَالُ جَهَنَّمُ يُلْقَىٰ فِيْهَا وَهِٰيَ تَقُوْلُ: هَلْ مِنْ مَرْيِدٍ؟ حَتَى يَضَعَ رَبُّ الْعِزَّةِ فِيْهَا رِجْلَهُ

ایک روایت میں بیہ الفاظ ہیں:

«عَلَيْهَا قَدَمَهُ فَيَنْزَوِي بعْضُهَا إِلَىٰ بَعْضِ فَتَقُوْلُ: قَطْ قَطْ»

کے گی کیا اور بھی (ڈالے جائیں گے؟) یہاں تک کہ الله رب العزت اس میں اپناقدم رکھ دے گا۔

(الله تعالی) اس پر اپنا قدم رکھیں گے تو اس کے بعض ھے بعض کی طرف سٹ آئیں گے اور وہ کہنے گ

اوگ مسلسل جہنم میں ڈالے جائیں گے اور وہ (جہنم)

اور کمن لونڈی کے لیے آپ مان کا فرمان:

«أَيْنَ الله ؟» قَالَتْ: فِي السَّمَاءِ. قَالَ: «مَنْ أَنَا؟» قَالَتْ: أَنْتَ رَسُوْلُ اللهِ. قَالَ: «أَعْتِقْهَا فَإِنَّهَا مُؤْمِنَةٌ». اور فرمایا:

﴿إِنُّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ الْقَمَرَ لَيْلَةَ الْبَدْرِ، لَا تَضَامُوْنَ فِي رُؤْيَتِهِ، فَإِن اسْتَطَعْتُم أَنْ لَا تُغْلَبُوا عَلَىٰ صَلاَةٍ قَبْل طُلُوع

الشُّمْسِ، وَصَلاَةٍ قَبْلَ غُرُوْبِهَا فَافْعَلُوا». متفق عليه

اس موضوع میں ندکورہ بالا احادیث کے علاوہ اور بھی متعدد احادیث وارد ہیں 'جن میں رسول 

گ- بس بس- <sup>(۱)</sup>

الله كمال ٢٠١٠ في كما آسان ير- آپ في فرمايا "مين کون ہوں؟ اس نے کما' آپ اللہ کے رسول ہیں' آپ نے فرمایا "اسے آزاد کردیں سے ایمان دار ہے۔

ب شک تم اپن رب کو ایسے دیکھو گے جیسے تم چودھویں رات کے چاند کو دیکھتے ہو' اس رویت میں تهمیں کسی فتم کی زحمت اور دشواری نہیں ہو گی کاندا جمال تک ہو سکے سورج کے طلوع و غروب سے قبل

نماز پڙهنا نه چھو ژنا۔ <sup>(۳)</sup>

ابل سنت و الجماعت الله تعالى كى تمى ايسى صفت كى نفى نهيس كرتے جس كے ساتھ خود الله نے ائی ذات کو موصوف کیا ہے اور نہ وہ کلمات کو ان جگہوں سے بدلنے میں اور نہ اللہ تعالیٰ کے اساء و مفات میں کج روی کے مرتکب ہوتے ہیں اللہ تعالی کی صفات کی کیفیت بیان کرتے ہیں نہ اللہ تعالی كى صفات كو مخلوق كے مماثل اور مشابہ قرار ديتے ہيں- تفصيل كے ليے شخ الاسلام ابن تيميه رحمه

جو نظیرو شبیہہ سے پاک ہے۔

الله عليه كى كتاب العقيده الواسطيه ملاحظه فرما كين- مين بطور مثال علامه محدث حافظ ابو طاهر سلفي رحمه الله عليه (ت 241هه) كا قول بيش كرما مون فرمات مين:

مفات کے بارے میں وارد احادیث اور قرآنی نصوص جن میں اللہ تعالی نے اپنی ذات کے بارے

میں خبردی ہے' پر بغیر کی تحریف' تعطیل' کیفیت اور تمثیل کے ایمان رکھتے ہیں' اللہ تعالی کا فرمان

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْتَ فَمُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ كُونَى حِيْرِ اس (الله) جيسى نهيس اور وه سننے (اور) ويكھنے

نَهَذَا مَا أُدِيْنُ بِهِ إِلْهِي

الْبَصِيرُ [الشورى: ١١].

تَعَالَىٰ عَنْ شَبِيْهِ أَوْ مِثَالِ زَمَا نَافَاهُ مِنْ خُدَعٍ وَزُوْرٍ

وَمِنْ بِدَعِ فَلَمْ يَخْطُر بِبَالِي

اور جس دھوکے 'جھوٹ اور نئی ایجاد کردہ چیزوں کی اس نے تفی کی ہے' ان کا میرے ول میں بھی خیال بھی شیں آیا۔<sup>(ا)</sup>

یں اس کے ساتھ میں اپنے اللہ کی عبادت کرتا ہوں'

الیے ہی الل سنت والجماعت قیامت کبری و صغری کی علامات ' منکر و نکیراور عذاب قبراور تعیم لرمي وارد جمله احاديث ير ايمان ركھتے ہيں 'جيساكه وہ امور آخرت اور ان كي تفصيل' جنت كي ننتوں اور جہنم کے عذاب 'قضاء و قدر کے اثبات اور دیگر ایمانیات کے بارے میں وارد جملہ سیج امادیث پر ایمان رکھتے ہیں۔



الا براعلام النبلاء (۲۱/۲۳)

(۳) بخاری و مسلم

## ابل سنت والجماعت كاجمالي عقيده

صیح بخاری و صیح مسلم میں منقول حدیث جبرئیل میں درج ذیل ار کان اسلام و ایمان کا ذکر ہے :

#### ار كان اسلام:

- ۱- الله تعالى كى الوبيت اور نبى كريم ماليكيم كى رسالت و نبوت كى كوابى دينا-
  - ۲- نماز قائم کرنا۔
  - ٣- زكوة اداكرنا-
  - ہ۔ رمضان کے روزے رکھنا۔
    - ۵- بیت الله کارنج کرنا۔

#### ار كان ايمان:

- ۱- الله تعالی پر ایمان۔
- ۲- الله تعالی کے فرشتوں یر ایمان ۔
- س- الله تعالى كى طرف سے نازل كرده كتابول ير ايمان \_
  - سم- الله تعالى ك رسولول ير ايمان-
    - ۵- يوم آخرت پر ايمان-
    - ۲- مبری اور انچھی تقدیریر ایمان-

یہ کتاب ان معقدات کو تفصیل سے بیان کرنے کی متحمل نہیں ' تاہم توحید کے موضوع پر کھ عرض کر دیتا ہوں کہ یہ ہمارے دین کی اساس ہے اور شومتی قسمت کہ مسلمانوں کی ایک بری تعداد اس سے غافل ہے۔

### بنيادي عقائد كي توضيحات

توحيد کي تين قشميں ہيں:

#### ا- توحير ربوبيت:

اس بات کا اقرار کہ اللہ تعالیٰ ہی اس کائنات کا خالق' رازق اور مدبر ہے۔ اس کے اس فعل میں کوئی اس کا شریک نہیں اور تمام مخلوقات کی زندگی اور موت اسی کے قبضہ قدرت میں ہے' اس کے فصلے اٹل ہیں'ان کو کوئی رد نہیں کر سکتا۔

اس توحید میں مسلمان و کافر سب شریک ہیں۔ ویدول میں بھی بدرجہ اتم توحید ربوبیت کے اثارات ملتے ہیں۔ اہل جالمیت بھی اس توحید کے قائل تھے۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اورتم ان سے دریافت کرو کہ اسی کس نے پیداکیا

اللَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]. ہے تو کمیں گے اللہ نے۔

ایک دو سرے مقام پر ارشاد ہے:

﴿ وَلَيْنِ سَأَلْتَهُم مِّن نَزُّلَ مِنَ أَلْسَمَاآهِ الرُّم مَ ان سے بوچھو کہ کس نے آسان سے بانی ا تارا اور اس کے ذریعے مردہ زمین کو زندہ کیا تو کہیں مَآءُ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا

لِنَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ ٱلْحَمَدُ لِللَّهِ بَلْ أَحَتَ ثُرُهُمْ عَلَى الله في الله في الله عن المحدثة ، بلك ان ميس سے بست

لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٣]. سے ایسے ہیں جو سمجھ بوجھ نمیں رکھتے۔

یہ بات واضح رہے کہ مشرکین مکہ نہ صرف الله کو رب مانتے تھے 'بلکہ اینے دیوی اور دیو آؤل کو مخلوق بھی مانتے تھے۔ ان کو کسی بھی مرحلے میں اللہ کے اختیار میں شریک تصور نہیں کرتے تھے۔ کی قوم نے مجھی اپنے دیوی اور دیو آؤل کو اللہ کی ربوبیت میں شریک نہیں کیا۔ ابوجمل اور ابولہب سے کیکر دنیا کے تمام مشرک زمین و آسان کا خالق مالک اور اس کا رازق صرف اللہ کو کہتے تے اور بیا کہ ساری کائنات کا نظام اسی کے قبضہ اور اختیار میں ہے اور اینے باطل معبودوں کے تعلق صاف ا قرار کرتے کہ وہ مخلوق ہیں' خالق نہیں' وہ مملوک ہیں' مالک نہیں۔

بس ان کا اصل شرک اللہ کی الوہیت میں تھا' وہ اپنے دیوی اور دیو ہاؤں کو اللہ کا بندہ شار کرتے ہوئے ہے۔ ہوئے یہ اعتقاد بھی رکھتے تھے کہ اللہ نے اپنی کچھ صفات ان دیوی اور دیو ہاؤں کو دے رکھی ہیں۔ اس لیے ہم ان کی پوجا کرتے ہیں کہ وہ ہم پر مہرمان رہیں اور اپنے دیئے ہوئے اختیار سے ہمارے کام بنا دیں' کیونکہ ان کو خوش کئے بغیرہم اللہ کو خوش نہیں کرسکتے۔

خلاصہ بحث یہ کہ اللہ کی تین صفات واجب الوجود' خالق السموات والارض اور مدبرالکائنات ہونے میں کی قوم نے کوئی اختلاف نہیں کیا اور نہ نبیوں کی دعوت کا بنیادی مقصد ہی یہ رہا' کیونکہ ان باتوں کو انسان نے اپنی فطرت سے ہی جان لیا تھا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ذریت آدم سے اپنے رہ ہونے کا عہد و پیان لیا تھا اور سب نے ایک زبان اقرار کیا تھا کہ تو ہی ہمارا رہ ہے۔ سورہ اعراف میں سید

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن اور جب آپ كے رب نے اولاد آدم كى پشت سے ال ظُهُورِهِم دُرِيَّتُهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَيْ أَنفُسِمِم كى اولاد كو نكالا اور ال سے ہى ال كے متعلق اقرار لإ المَسْتُ مِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلَيْ شَهِدَنَا ﴾ كم كيا ميں تمهارا رب نہيں ہوں؟ سب نے جواب دیا آلسُتُ مِرَيِّكُمْ قَالُوا بَلَيْ شَهِدَنَا ﴾ كم كيا ميں تمهارا رب نہيں ہوں؟ سب نے جواب دیا [الأعراف: ١٧٢]

اور پھر اللہ نے کا نتات میں اپنی ربوبیت کے بے شار دلائل چھوٹر رکھے ہیں 'جن کو دیکھ کر کوئی بھی ذی عقل اس کی ربوبیت تک پہنچ سکتا ہے۔ کیا بیہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ بغیر خالق کے مخلوق کیسے وجود میں آسکتی ہے؟

اس طرف قرآن اشارہ کرتاہے:

﴿ أَمْ خُلِفُواْ مِنْ غَيْرٍ شَيْءٍ أَمْ هُمُ كيابه بغير كى پيدا كرنے والے كے خود بخود پيدا ہوگ أَمْ خُلِفُون ﴾ [الطور: ٣٥]. بن؟ يابه پيدا كرنے والے بين-

اس لیے انبیاء کی دعوت' اللہ کی ربوبیت کی نہیں' بلکہ الوہیت کی تھی اور اگر کسی مرحلہ میں نبی نبی ربوبیت کی مخص اللہ الوہیت کی تھی اور اگر کسی مرحلہ میں نبی نبید ربوبیت کی طرف اشارہ کیاتو صرف یا دوہ ان کرنے کی غرض سے کیا' ٹاکہ اس کے ذریعے اصل دعوت الوہیت کو سمجھاجا سکے -اس لیے نبیوں کی دعوت یہ تھی کہ الوہیت اور اللہ کے اساء وصفات میں کسی کو شریک نہ کہا جائے' کیونکہ جس نے پیدا کیا' جو کائنات کا مدیر ہے' وہی عبادت کے لاگق ہے' اس کے سواکوئی عبادت کا مدیر ہے۔ نہیں۔ مستحق نہیں اور اس کی ذات وصفات میں کوئی اس کا شریک نہیں۔

#### ۲- توحير الوهيت:

جب ہم نے اللہ تعالیٰ کو خالق و رازق مان لیا تو پھر الوہیت کی جملہ صفات کو دوسرے خداوک سے سلب کرکے اس کی ذات کے لیے خاص کیا جائے جو ایک ہے' صد ہے' جی اور قیوم ہے' ظاہر و باطن ہے اور قادر مطلق ہے۔ سو تمام تعیلات و جذبات' اعتقادات' عبادات و طاعات جو کہ الوہیت کے خواص ہیں' اس کے لیے مخصوص کر دیئے جا کیں۔

#### الوہیت کے نقاضے:

۱- تمام محبتیں اللہ کے لیے مخصوص کر دی جا کمیں اور اس میں کسی کو شریک نہ کیا جائے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

مطلب بید کہ اللہ کی طرح کی اور سے محبت کرنا شرک فی الالوہیت ہے 'لیکن ہم رسول اللہ مالیّہ ہم سول اللہ مالیّہ ہم مال باپ سے محبت کریں تو اس لیے کہ اس نے اس کا حکم دیا ہے 'اگر ہم مال باپ سے محبت کریں تو اس لیے کہ بید ایک فطری محبت ہے 'جس میں الوہیت کا تصور نہیں' پس ہروہ محبت جو الوہیت کے ساتھ مخصوص ہے 'اس میں کی کو شریک نہ کیا جائے۔

۲- وہ خوف جو اللہ کے لیے خالص ہے اس میں کی کو شریک نہ کیا جائے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
 ﴿ اَلَّذِینَ مُی مُیلِنَوْنَ رِسَلَاتِ اَللّٰہِ اللّٰہ وَ اللّٰہ کے بیالت پنچاتے ہیں اور اس سے وَیَغْشُونَهُ وَلَا یَغْشُونَهُ وَلَا یَعْشُونَهُ وَلَا یَعْشُونَهُ وَلَا یَغْشُونَهُ وَلَا یَعْشُونَهُ وَلِی اللّٰ یَعْشُونَهُ وَاللّٰ یَا یَعْشُونُ وَاللّٰ یَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ و یَا یَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ و یَا یَعْشُونُ وَا یَعْشُونُ وَالْمُونُ وَاللّٰ یَا یَعْشُونُ وَا یَعْشُونُ وَاللّٰ یَا یَعْشُونُ وَاللّٰ یَا یَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ وَاللّٰ یَا یَعْشُونُ وَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ وَا یَا یَعْشُونُ وَایْنُ الْمُنْ یَا یَعْشُو

منافقین کا طریقہ یہ ہے کہ وہ بندول سے اس طرح خوف کھاتے ہیں 'جیسے اللہ سے خوف کھانے کا حق ہے ' بلکہ اس سے بھی زیادہ ' چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّتَهُمْ مُ يَعْرَجِب عَلَم بوا ان ير الزائى كااس وقت ان ميس س

يَغْشُونَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَّ ایک جماعت لوگوں سے ڈرنے لگی جیسے اللہ سے ڈرنا خَشْبَةً [النساء: ٧٧]. چاہیئے' بلکہ اس سے بھی زیادہ-

اس طرح شیطان انسانوں کو نقصان سے خوف دلا تا ہے اور پھرخوف کی وجہ سے انسان معصیت کر بیٹھتا ہے' جو توحیر الوہیت کے خلاف ہے۔

یہ جو شیطان ہے' اینے دوستوں سے ڈرا تا ہے' بس ان ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَآءَهُمْ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُمُ مُّؤْمِنِينَ﴾ سے مت ڈرو' بلکہ مجھ سے ہی ڈرو' اگر تم ایمان والے [آل عمران: ١٧٥].

> مگروہ خوف جو انسان کو طبعی لاحق ہو تاہے 'وہ الوہیت کے خلاف نہیں۔ موٹ علیہ السلام کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ فَأَصْبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَابِهَا يَتَرَقَّبُ ﴾ صبح بي صبح إلى صبح وسبة خري لين شهريس كنا-[القصص: ١٨].

ایک اور جگه موی علیه السلام نے اپنے رب سے کما:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلَتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ (موکی نے) کہا: اے رب! میں نے ایک جان کا خون أَن يَقَتُلُونِ ﴾ [القصص: ٣٣]. كيا اس ليه ورتا مول كه مجمع مارنه واليس-

 الذی والنذر تغیر الله ایمان بالالومیت کے منافی ہے۔ ہروہ عمل جو الله کے لیے خاص ہے 'اگر کی نے بندوں کے لیے کیا تو گویا اس نے اللہ کی الوہیت میں کسی کو شریک کرلیا ، جیسے اللہ کے علاوہ کسی اور کی قشم کھانا وغیرہ۔

 ۳- ائلال صالحہ میں اللہ تعالی کی رضا کے ساتھ کسی اور کی رضا کو شامل کرنا' چاہے وہ حب نفس ہو' یا کسی اور کی رضا میسے پیر فقیرولی وغیرہ-ایسا کرنے والے نے الوہیت میں شرک کیا۔

منافقوں کا یہ وصف بتایا گیا ہے کہ وہ لوگوں کو دکھانے کے لیے نماز ادا کرتے تھے۔ ارشاد باری

﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُحَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَلِيعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَاّئُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكَّرُونَ أَلَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [النساء: ١٤٢]. کیے اور وہ اللہ کو تو بہت ہی کم یاد کرتے ہیں۔

ب شک منافق دعا بازی کرتے ہیں اللہ سے اور وہ ان کو دغا دے گا اور جب نماز کے لیے کھڑے ہوتے ہیں تو چور ول سے کھڑے ہوتے ہیں' لوگوں کو دکھانے کے

ایک دوسری جگه ارشاد ربانی ہے: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِينِ ٥ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ٥ ٱلَّذِينَ هُمَّ بُرَآءُونَ ٥ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾

[الماعون: ٤-٧].

یں خرابی ہے ان نمازیوں کے لیے جو اپنی نماز ہے بے خبر ہیں' وہ جو د کھاوا کرتے ہیں۔

امام احمد 'طرانی اور بیہق نے کتاب الزحد میں محمود بن لبید سے روایت کی ہے کہ انہوں نے بی كريم مليني سے بيہ فرماتے ہوئے سنا:

> "إِنَّ أُخْوَفَ مَا أُخَافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الأَصْغَرُ» قَالُوا: وَمَا الشِّرْكُ الأَصْغَرُ يَارَسُولَ الله؟ قَالَ: «الرِّياءُ، يَقُولُ اللهُ يَوْمَ الْقيَامَةِ إِذَا جَزَى النَّاسَ بِأَغْمَالِهِمْ: اذْهَبُوا إِلَى الَّذِيْنَ كُنتُمْ ثُرَاوُنَ فِي الدُّنْيَا، فَٱنْظُرُوا دیکھوان کے پاس کوئی بدلہ ہے؟ هَلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ جَزَآءً».

مجھے جس بات کا تم یرسب سے زیادہ خوف ہے ، وہ شرك اصغر ہے۔ لوگوں نے دریافت كيايارسول الله! بيه شرک اصغر کیا ہے؟ آپ ماٹھی نے فرمایا: ریاکاری' قیامت کے دن جب اللہ تعالیٰ لوگوں کو ان کے اعمال کا بدلہ دے گا تو فرمائے گا: تم ان کے پاس چلے جاؤ 'جن کو دکھانے کے لیے تم دنیا میں عمل کرتے تھے۔ بس ذرا

(محمود رہالتہ کے متعلق اختلاف ہے کہ وہ صحابی تھ یا نہیں۔ بخاری نے ان کو صحابہ میں شار کیا 'جبکہ ابو حاتم نے اس سے انکار کیا ہے۔)

کسی شخص یا دیوی دیو تا کو حلال و حرام کا مصدر تصور کرنا شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: انہوں نے اللہ کو چھوڑ کر اینے عالموں اور درویشوں کو ﴿ ٱتَّفَكَذُوٓ الَّحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ خدا بنالیا اور مریم کے بیٹے مسیح کو بھی' جب کہ ان کو حکم أَرْبَكَابًا مِن دُوبِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ أنَّت مَرْيكُمَ وَمُمَا أُمِرُوٓا إِلَّا دیا گیا تھا کہ ایک اللہ کی بندگی کرس' اس کے سوا کوئی ۔ لِيُعْبُدُوٓا إِلَنْهَا وَحِدُآ لَآ إِلَنَهُ معبود نہیں 'وہ پاک ہے ان کے شرک کرنے ہے۔ إِلَّا هُوَ سُبْحَننَهُ عَمَّا يُشَرِكُوكَ ﴾ [التوبة: ٣١].

پس کی عالم یا مفتی کا قول اس وقت سند بن سکتا ہے جب وہ شریعت کے حوالے سے بیان

کرے اور اگر اپنی طرف سے بیان کرے تو وہ سند نہیں۔

حضرت عدى بن ثابت والله على حب نبى كريم النَّه الله على المدى من قوكها:

إِنَّا لَسْنَا نَعْبُدُهُمْ جَم ان كى عبادت تو نہيں كرتے تھے۔

کیا جن چیزوں کو انہوں نے حرام قرار دیا جنہیں اللہ

نے حلال کیا ہوا تھا توکیا تم نے بھی حرام نہیں سمجھا؟

اور کیا ان چیروں کو جن کو اللہ نے حرام کیا تھا انہوں

نے حلال نہیں کر دیا اور پھرتم نے بھی حلال ہی رکھا؟

توانهول نے کما: ہاں ہم ایسا کرتے تھے۔"

نبی مالی آلیا ہے فرمایا :

اطاعت صرف حق اور نیکی کے معاملے میں کرنی جاہئے۔

انی اطاعت ہرگز نہیں کرنی جائے جس سے اللہ تعالی

تو نبی ملتی کیا ہے فرمایا:

«أَلَيْسَ يُحَرِّمُونَ مَا أَحَلَّ اللهُ فَتُحَرِّمُونَهُ، وَيُجِلُّونَ مَا حَرَّمَ اللهُ

فَتُحِلُّوْنَهُ»

قال: قُلْتُ: بَلَى!

قَالَ :

«فتِلْكَ عِبَادَتُهُم» ہیں تو ان کی عبادت کرنا ہے۔

اس کو نبی کریم الفیکی نے دوسرے الفاظ میں یوں فرمایا ہے:

﴿إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ».

«لَا طَاعَةَ لِمَخْلُوقِ فِي مَعْصِيةِ

الْخَالِقِ». كى تافرمانى بوتى بو-

مدد اور استعانت الله کے لیے خالص ہے کسی اور سے مدد طلب کرنا الوہیت میں شرک ہے۔ سورۂ فاتحہ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ ہم تیری ہی عبادت كرتے ہيں اور تھ مى سے مدد مانكتے نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٥]. بين-

لیکن کسی زندہ اور حاضر شخص سے ایس مدد طلب کرنا جو اس کے اختیار میں ہے شرک فی الالوبيت ميں شار نہيں ہو تا جيسے كوئى پياساكس سے پانى طلب كرے۔

یہ الوہیت کے بعض نقاضے ہیں- قرآن کریم نے جا بجا نقاضا الوہیت کو واضح طور پر بیان کیا ہے' كيونكيه نبيول كي تعليم كاخلاصه دراصل الوهبيت اور اساء و صفات كي تعليم تقا-

پس اگر تھی نبی نے ربومیت کی طرف اشارہ کیا تو دراصل وہ الوہیت کے لیے بطور دلیل تھا' کیونکہ دلیل کے لیے ضروری ہے کہ مخاطب اس کونشلیم کرتا ہو۔

الله تعالى نے يوسف عليه السلام كا قول نقل فرمايا ہے:

کیا بہت سارے خدابہتر ہیں یا ایک اللہ جو قہار ہے؟ ﴿ ءَأَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِهِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [يوسف: ٣٩].

اس کا بیہ مطلب ہر گز نہیں کہ ارباب متفرقون بمتر ہیں ' بلکہ ان کی زبانی اقرار کرانا تھا کہ رب واحد قہار ارباب متفرقون ہے بہتر ہے تو پھراسی کی عبادت کرو۔

> ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ مَقَالَ يَنْقُومِ أَعْبُدُوا أَللَّهَ مَا لَكُرُ مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُمْ ﴾ [المؤمنون: ٢٣].

> > اور ہی تمام نبیوں کی تعلیم تھی:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيَّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقُكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾ [البقرة: ٢١].

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات:٥٦].

صالح عليه السلام نے اپنی قوم سے کما:

﴿ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَحَكُم مِّن إِلَهِ غَيْرُهُ [الأعراف: ٨٥].

ابراہیم علیہ السلام نے کہا:

﴿ إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۚ وَمَاۤ أَنَا۠ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾[الأنعام: ٧٩].

اور میں معنی ہیں کلمہ "لا الله الا الله" کے 'جس کی تعلیم لیکر مارے نبی کریم مالی اللہ الله الله الله الله الله

اور ہم نے نوح کو اس کی قوم کی طرف بھیجا۔ پس اس نے کہا: اے میری قوم! اللہ کی عبادت کرو اس کے سوا تمهارے لیے کوئی دو سرا اللہ نہیں ہے۔

اور ہم نے تم سے پہلے جتنے رسول بھیج سب کی جانب یہ وحی نازل کی کہ میرے علاوہ کوئی اللہ نہیں ' پس میری ہی عبادت کرو۔

اے لوگو! اینے رب کی عبادت کروجس نے تم کو اور تم سے پہلے آنے والوں کو پیدا کیا' باکہ تم متقی بن سکو۔

اور میں نے انس وجن کو اس کیے پیدا کیا کہ وہ میری ہی عبادت کریں۔

الله کی عبادت کرو' اس کے علاوہ تمہارے کی کوئی اللہ

میں نے اینے آپ کو اس کی طرف کرلیا (یعنی اس کے سامنے جھک گیا) جس نے آسانوں اور زمین کو بیدا کیا اور میں مشر کین میں سے نہیں ہوں۔

لعنی "اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لاکق نہیں۔"

اسی طرح آپ ماٹھی نے فرمایا:

" مَنْ كَانَ آخِرُ كَلَامِهِ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ بَصِ كَا آخر كلمه لا اله الا الله بوگاوه جنت ميس جائے گا۔ دَخَلَ الْجَنَّةَ».

یه حدیث کتب السنت میں وارد ہوئی اور اس کی اسناد صحیح میں۔

ان آیات اور احادیث میں توحید الوہیت کی دعوت دی گئی ہے اور اگر کمیں توحید رہوہیت کی طرف اشارہ ہے تو وہ صرف بطور دلیل'کیونکہ مخاطب اس کا قائل تھا ادر جس چزمیں دہ شرک کرنا تھا وہ الوہیت تھی' وہ اس طرح کہ ان قومول نے اللہ کی عبادت کے ساتھ نہیوں' ولیوں' فرشتوں' جنوں اور دوسری مخلوقات کو بھی شریک کرلیا تھا جس میں شجر' ججر' بت' قبراور حیوانات سب شائل ہیں۔ تمام انبیاء کرام کی دعوت کا اصل محور توحید تھا۔ صحیحین کی یہ حدیث گزر چکی ہے کہ تمام انبیاء علاقی بھائی ہیں گوکہ ان کی مائیں مخلف ہیں گران کا دین ایک ہے ۔ لینی توحید اور اس کے بعد وہ اخلاقی دعوت جس کو ہر نبی نے اپنی امت کے لحاظ سے اختیار کیا اور اپنی قوموں کو ان برائیوں سے اخلاقی دعوت جس کو ہر نبی نے اپنی امت کے لحاظ سے اختیار کیا اور اپنی قوموں کو ان برائیوں سے دور رہنے کی تاکید فرمائی جس میں وہ جتلا ہو گئی تھی۔ کوئی ناپ تول میں کمی کرنا تھا۔ کوئی لونڈے بازی کی بری عادت میں مبتلا تھا۔ کوئی کسی اور طرح کی فسق و فجور کا عادی ہوگیا تھا اور ہمارے نبی مشرقی کی بری عادت میں مبتلا تھا۔ کوئی کسی اور طرح کی فسق و فجور کا عادی ہوگیا تھا اور ہمارے نبی مشرقی کی بری عادت میں مبتلا تھا۔ کوئی کسی مرد مشمل تھی آپ کا ارشاد ہے۔

بُعِثْتُ لأَتَمَّمَ مَكَارِمَ الأَخْلَقِ: ين تمام مكارم اخلاق كي دعوت ليكر آيا مول-

پی دعوت کی اصل بنیاد توحید ہے اور جس معاشرے کی اصلاح توحید اور اس کے تقاضوں سے نہیں ہوگی وہ بھی بھی اسلام کی برکات سے مستفید نہیں ہو سکتا اور بی نبیوں کا طریقہ اصلاح ہے۔
اس لیے وہ لوگ جو دعوت و تبلیغ میں لگے ہوئے ہیں ان کو چاہئے کہ اصلاح عقید ہ جیسی بنیادی ضرورت سے غافل نہ ہوں کیونکہ عقید ہ کی پختگی اور کردار کی بلندی ہی اسلامی معاشرے کو اللہ کے انعام و اکرام کا مستحق بنا سکتی ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُدَىٰ مَامَنُوا وَاتَّقُوا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنْتِ مِّنَ السَّكَمَآءِ وَالْأَرْضِ وَلَنَكِن كَذَّبُوا فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ [الأعراف: ٩٦]

اور اگر بستیوں والے ایمان لاتے اور پر بیزگاری کرتے قو ہم آسان اور زمین سے ان پر اپنی برکتیں (نعمیں) کھول دیتے لیکن انہوں نے جھٹلایا پس ہم نے ان کو انہیں کے اعمال کے بدلے پکرلیا۔

اور کلمہ شمادت کے دو سرے جزیعنی: وَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُونُ اللهِ مِیں کمال متابعت کی تعلیم دی گئی بس آپ ما تاہی کی لائی ہوئی شریعت پر ہمار ایمان ہے۔اور آپ ما تاہی کی مخالفت باعث عذاب ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے :

> ﴿ فَلْيَحْدَدِ ٱلَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِشْنَةً أَقْ يُصِيبَهُمْ عَدَابُ أَلِيدُ﴾ [النور: ٣٣].

سو خوف کھائیں وہ لوگ جو اس کے تھم کی خلاف ورزی کرتے ہیں (یعنی رسول اللہ مل اللہ علی اس سے کہ وہ کس خرابی میں نہ پڑجائیں' یا ان کو عذاب الیم نہ گھر لے۔

اور ایک دو سری جگه ار شاد ہے:

﴿ فَلَا وَرَيْكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ لَا يُحَكِّمُوكَ بَيْنَهُمْ لَكُمَّ لَالْمَا يَحَالِمُوا لَسَلِيمًا ﴾ فَضَيْبَ وَيُسَلِّمُوا سَسِّلِيمًا ﴾ فضيبت ويُسَلِّمُوا سَسِّلِيمًا ﴾ النساء: 70].

تیرے رب کی قسم ہے وہ لوگ قطعاً مومن نہیں ہو سکتے جو تجھ کو ہی اپنا منصف نہ بنا کیں' ان جھڑوں میں جو ان کے درمیان ہو جا کیں اور پھر اپنے دلوں میں اس فیصلے سے تنگی نہ محسوس کریں' جو تو نے دیئے ہوں' بلکہ ان کو خوثی سے قبول کرلیں۔"

اس سے معلوم ہوا کہ کمالِ توجید کے لیے کمالِ متابعت نبی لازم ہے 'کیونکہ اس کے بغیر کفرو شرک کے فتنے کا خوف باقی رہتا ہے۔ اور یہ متابعت اس وقت حاصل ہوگی جب آپ کی بیان کردہ صحیح حدیثوں کو بغیر کسی ٹال مٹول کے مانا جائے۔ امام مالک رحمہ اللہ کے ارشاد کا غالبا کی مقصد تھا' آپ نے فرمایا:

ہر کسی کی بات لی اور چھوڑی جا عتی ہے۔ سوائے اس (كُلُّ يُؤخَذُ وَيُتْرَكُ إِلَّا صَاحِبَ هٰذَا الْقَبْرِ). صاحب قبرك-

اور پھر آپ نے حضرت محمد مصطفیٰ مان کی ایک قبر کی طرف اشارہ فرمایا۔

امام شافعی رحمہ اللہ نے فرمایا:

اگر میں کسی صحیح حدیث کی مخالفت کروں تو میں مجنون (إِذَا صَحَّ الْحَدِيْثُ وَخَالَفْتُهُ فَأَنَا مَجْنُونٌ).

مجھے ان لوگوں پر تعجب ہو تاہے جو حدیث سنتے ہیں اور

اس کی اسناد جانبتے ہیں اور اس کی صحت پریقبین رکھتے

ہیں اور پھر اس کو چھوڑ کر سفیان وغیرہ کی رائے کو

سنو! جو لوگ تکم رسول ( النَّهُورُ ) کی مخالفت کرتے ہیں

انهیں ڈرتے رہنا چاہیے کہ کہیں ان پر کوئی زبردست

آفت نه آپڑے یا انہیں کوئی دکھ کی مار نہ پڑے۔

امام احمد بن حلبل رحمه الله في فرمايا:

(أُعْجِبْتُ لقَوم! سَمعُوا الْحَدِيْثَ وَعَرَفُوا الإِسْنَاكَ وَصِحَّتَهُ، ثُمَّ يَدَعُونَهُ ويَذْهَبُونَ إِلَىٰ رَأْيِ سُفْيَانَ

وَغَيْرِهِ). اختيار كرتي بين-اور پھر آپ نے قرآن کی یہ آیت تلاوت فرمائی:

> ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۗ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيدُ [النور: ٦٣].

> > اور پھر آپ نے یہ آیت تلاوت کی:

فتنہ تو قتل کرنے سے بھی بڑا ہے۔ ﴿ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلُ ﴾

رسول مرا المرات کے سلسلے میں اس طرح کے اقوال امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ ' امام ابوايوسف رحمه الله اور دوسرے ائمه حديث و فقه سے بھی وارد ہوئے ہيں۔ وہ اس ليے كه نبي كريم ما الكيراك كى علم كے افكار سے دل ميں زليغ ہو جاتا ہے اور زليغ قلب ہلا كت كا باعث بنتا ہے' کیونکہ ایک مومن اور مسلم کو کفرو شرک جیسی عظیم برائیوں میں مبتلا کر دیتا ہے۔ قرآن کریم تو نبی کریم مانظیا کے سامنے اولی آواز سے بات کرنے سے بھی منع کرتا ہے اور ڈرا تا ہے کہ کمیں تمهارے اعمال ضائع نہ ہو جائیں تو پھر مخالفت قول رسول کا تو اس سے کہیں برا گناہ ہو گا۔

ارشاد بارى تعالى:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا يَحْمُهُرُواْ لَهُ بِٱلْفَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَعْبَطُ أَعْمَلُكُمُ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].

اے ایمان والو! اپنی آوازیں نبی کی آواز سے بلند نہ کرو اور اس سے او کی آواز میں بات مت کرو عصر کہ تم آپس میں بات چیت کرتے ہو کہیں تمہارے اعمال اکارت نه ہو جائیں اور حمہیں اس کی خبر بھی نہ

اوريي صحيح مفهوم ب كلمه "لا إِلَه إِلَّا الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ" - كا "ليعنى الله كى الوبيت میں کی کو شریک نہ کیا جائے ' بلکہ الوہیت تامہ کو اللہ کے ساتھ مخصوص کردیا جائے اور نبی کریم ما تنظیرا کی کمال متابعت کی جائے' اس کے سوا ہر ذات کی نفی کر دی جائے جو اس کی رسالت میں شرکت کا دعومٰ کرے' چاہے صراحتاً کرے' جیسے مسلمہ کذاب اور غلام احمد قادیانی نے کیا یا کنایتاً کرے 'جیسے نبی ماٹنگیا کی کوئی تعلیج صریح حدیث کے مقابلے میں کسی کی رائے کو مقدم کرے۔ حفرت ابن عباس رضى الله عنمانے اسى بات كى طرف اشاره كيا تھا:

قریب ہے کہ تمہارے اوپر آسان سے پھروں کی بارش السَّمَاءِ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولَ اللهِ عِلَيْهِ، هو عين كهنا جول كه رسول الله مُلْ اللهِ عَ فرمايا اور تم کتے ہو ابو بکراور عمر رضی اللہ عنھمانے کہا۔

### وَتَقُولُونَ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ). ٣- توحيد اساء و صفات:

(يُوْشِكُ أَنْ تَنْزِلَ عَلَيْكُمْ حِجَارَةٌ مِنَ

الله تبارك تعالى كو مهم اس نام سے يكاريں جس كا ذكر اس في اپني كتاب يار سول الله مراتين في في اپنی سنت میں کیا ہے اور اس کا وصف ویسے ہی بیان کریں جس طرح اس نے اپنی کتاب اور رسول 

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَسَى مَ فَي وَهُو السَّمِيعُ اللَّهِ عَلَى خِرِ نبين إوروه سميع وبصيرب-ٱلبَصِيرُ [الشورى: ١١].

اس نے فرمایا:

پھروہ عرش پر مستوی ہو گیا۔ ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَاثِينِ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

اور فرمایا :

﴿ ٱلرَّخْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسَتَوَىٰ ﴾ رحمٰن عرش پر مستوى ہو گیا۔ [طه: ٥].

اور فرمایا :

﴿ يَكَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ وه اپنے رب سے جو اوپر ہے ' ڈرتے ہیں۔ [النحل: ٥٠].

نيز فرمايا:

﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِبُ ﴾ اى كى طرف اچھى باتيں جاتى ہيں۔ [فاط: ١٠].

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کے لیے ہتایا گیا ہے کہ وہ اوپر ہے' اس کو ہم اسی طرح تسلیم کر لیں' نہ اس کی تاویل کریں اور نہ کسی سے تشبیہہ دیں۔ امام مالک سے کسی نے استواء عرش کے متعلق دریافت کیاتو فرمایا:

(آلاسْتِوَاءُ مَعْلُومٌ، وَالْكَنِفُ استواء معلوم ہے اور كيفيت مجمول ہے اور اس پر مَجْهُولٌ، وَالإِيْمَانُ بِهِ وَاجِبٌ، ايمان ركھنا واجب ہے اور اسكے بارے مِن سوال كرنا وَالسُّوَّالُ عَنْهُ بِدْعَةٌ). برعت ہے۔

اس قول کو امام بیمتی نے اپنی مشہور تصنیف "کتاب الأسماء والصفات" میں مختلف سندول کے ذریعے ذکر کیا ہے۔

صیح مسلم (کتاب الصلاة) میں حضرت معاویہ بن الحکم السلمی برایشی کی روایت ہے کہ ان کے پاس ایک لونڈی ہوا کرتی تھی جو بکریاں چرایا کرتی تھی۔ ایک دن ایک بھیٹریا آیا اور ایک بکری اٹھا لے گیا۔ چنانچہ مجھے بڑا افسوس ہوا اور اس حالت میں میں نے اسے ایک تھیٹر لگا دیا۔ پھر میرے دل نے ملامت کی اور میں نبی کریم مالیٹی کی خدمت میں حاضر ہوگیا اور عرض کیا یارسول اللہ! میں اس کو اواد کرنا چاہتا ہوں۔ آپ مالیٹی نے لونڈی سے مخاطب ہو کر فرمایا: "این المله؟" اللہ کمال ہے؟ لونڈی نے کما: آسان پر۔ لونڈی نے کما: آسان پر۔

لونڈی نے کما: آپ ماٹھ کیا اللہ کے رسول ہیں۔

نی کریم مان این نے فرمایا: "اسے آزاد کردو' یہ مومنہ ہے۔"

جب سے بات واضح ہوگئی کہ اللہ تعالیٰ کی ذات عرش پر ہے ' پھر معیت کا وہ مفہوم جو بعض مبتدعین لیتے ہیں کہ وہ ہر جگہ اپنی ذات کے ساتھ موجود ہے ' خلاف شرع عقل ہے ' دراصل ان کو دھوکہ ایک آیت کریمہ سے ہوا ہے 'جو سے ہے:

﴿ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كَشُمُمُ وَاللَّهُ بِمَا اور جمال كين تم ہووہ تمهارے ساتھ ہے اور جوتم كر نَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤]. رہے ہواللہ اسے دكير رہا ہے۔

اس سے انہوں نے معیت مکانی" مراد لے لیا کہ وہ ہر جگہ موجود ہے 'جبکہ آیت کا آخری حصہ واضح کر تاہے کہ اس معیت سے مراد اس کا علم ہے 'جو ہر چیز پر محیط ہے۔ اس کو دوسرے الفاظ میں یوں بیان فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْ اللَّهِ فَي آلْأَرْضِ اللَّه تعالى عديمين و آسان كى كوئى چيز چچى نبي ہے۔ وَلَا فِي ٱللَّهُ مَا يَعْفَىٰ عَلَيْهِ أَللَّهُ عَمْران: ٥].

پس اللہ تعالی نے اپنی ذات کے لیے جو پچھ بیان فرمایا اور رسول اللہ مل اللہ اسلسلے میں جو تشریح فرمائی 'اس کو بعینہ تسلیم کرلینا' بغیر آویل یا تشبیہ یا تعطیل کے ' بھی توحید اساء وصفات ہے اور اسی مسلک پر صحابہ اور تابعین کا پورا دور گزرا۔ ہمیں کوئی ایساواقعہ نہیں ملتا' جس سے معلوم ہو کہ صحابہ یا تابعین نے ان آیات یا اصادیث کی کوئی تاویل کی ہواور بھی اہلی السنت والجماعت کا صحیح مسلک ہے۔

پس الله تعالی رحمان ورحیم ہے ، سمیع وبصیر ہے ، جبی وقیوم ہے ۔ ملک وقدوس ہے ، جبار و متکبر ہے 'اس جیساکوئی نہیں ہے۔

پس اس کاباتھ ہمارے ہاتھ کی طرح نہیں 'اس کاسمیج وبصیر ہونا'ہمارے سمیج وبصیر ہونے کی طرح نہیں' اس کاعرش پر مستوی ہونا'ہمارے استواء کی طرح نہیں'اگر کوئی ایسا کہتاہے تووہ شرک تشبیہ کامر تکب ہو گا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِشَى حِيْرُ نَهِ السَّرِي كُونَى چِيرُ نَهِ السَّرِي كُونَى چِيرُ نَهِ السَّرِي [السورى: ١١].

اور اس طرح الله تعالی کے اساء حنیٰ بھی اس کے لیے خاص ہیں۔

صیح بخاری (کتاب التوحید) میں اجمالاً نناوے اساء کا ذکر آیا ہے اور اس کا وظیفہ کرنے والے کے لیے جنت کی خوشخبری ہے۔

الله تعالیٰ کے بے شار اساء حسل ہیں اس میں سے جس نام سے جاہو بکارو- فرمایا:

اور اچھ اچھ نام اللہ ہی کے لیے ہیں سو ان ناموں ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾ سے اللہ ہی کو موسوم کیا کرو-[الأعراف: ١٨٠].

الل جاہلیت الله تعالی کے اساء حنی کے اشتقاق سے اینے بنوں کے نام رکھا کرتے تھے۔ جیسے لات كو انهول نے اللہ سے اخذ كيا اسى طرح العزىٰ كو العزيز سے مشتق كيا-

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱسْمَنَّهِمِّ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

بحث ختم كرنے سے پہلے حضرت شاہ ولى الله رحمه الله كى رائے توحيد كے سلسلے ميں ان كى مشهور كتاب حجة الله البالغه سے نقل كرما مون:

> ﴿ وَٱعْلَــمْ أَنَّ لِللَّــوْحِيْــدِ أَرْبَــعَ مَرَاتِبَ: إِحْدَاهَا حَصْرُ الوجوب الوُجُودِ فِيْهِ تَعَالَى فَلاَ يَكُونُ غَيْرُهُ وَاجِبًا. وَالثَّانِيَةُ: حَصْرُ خَلْقِ الْعَرْشِ، وَالسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، وَسَآئِرِ الْجَوَاهِرِ، فِيْهِ.

> > شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ:

وهَاتَانِ الْمَرْتَبَتَانِ لَمْ تَبْحَثِ الْكُتُبُ الإلهيَةُ عَنْهُمَا، وَلَمْ يُخَالِفُ فِيْهِمَا مُشْرِكُوا الْعَرَبِ، وَلَا الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ، بَـلِ

اور چھوڑو ان لوگوں کو جو اللہ کے ناموں میں الحاد اور کج روی کرتے ہیں- عنقریب ان کو اپنے کئے کا بدلہ

توحید کے جار درجے ہیں: ایک یہ کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی ہستی کو واجب الوجود نہ مانا جائے باقی سب حادث اور ممکن الوجود ہیں- دو سرا بیہ کہ عرش ' آسان و زمین اور بوری کائنات کا وہی پیدا کرنے والا ہے اور کوئی بھی اس کی تخلیق میں اس کا شریک نہیں ہے۔

الله تعالی کی طرف سے نازل کردہ کتابوں اور آسانی

صحیفوں میں توحید کے ان رونوں درجوں کے متعلق بالکل بحث نہیں کی گئی ہے۔ یہود و نصاری اور مشرکین عرب میں سے کسی کو بھی توحید کے ان دو درجول کے

الْقُرْآنُ الْعَظِيْمُ نَاصٌ عَلَى أَنَّهُمَا مِنَ الْمُقَدَّماتِ الْمُسَلَّمَةِ عِنْدَهُمْ.

وَالنَّالِئَةُ: حَصْرُ تَدْبِيرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا، فِيْهِ تَعَالَىَ. وَالرَّابِعَةُ: إِنَّهُ لَا يَسْتَحِقُّ غَيْرُهُ الْعِبَاكَةَ .

وهُمَا مُتَشَابِكَتَانِ مُتَلَازِمَتَانِ لِرَبْط طَبْعِيِّ بَيْنَهُمَا.

[حجة الله البالغة، كتاب التوحيد].

شرك كي اقسام:

جب توحید کی تین قشمیں ہیں تو شرک کی بھی تین قشمیں ہو کیں۔

الشرك في الربوبية :

لین الله تعالیٰ کے خالق' رازق محی اور ممیت جیسی صفات ربوبیه میں کسی کو شریک کرنا۔

بارے میں اختلاف نہیں رہا ہے، بلکہ قرآن کریم میں

اس کی صراحت کی گئی ہے کہ تو حید کے ان دو درجوں

کے سب قائل تھے۔ تیبرا درجہ یہ مانا جاتا ہے کہ زمین

و آسان اور جو کچھ ان کے درمیان ہے ایعنی بوری

کائنات کانظام اور اس کی تدبیر صرف اللہ کے ہاتھ میں

ہے- اور چوتھا درجہ یہ مانا جائے کہ ہر قتم کی عبادت کا

مستحق صرف الله تعالی ہے اور اس کے سوا کوئی پوجا

اور پرستش کے لائق نہیں۔ توحید کے بیہ دونوں مراتب

لعنی تیسرا اور چوتھا باہم لازم و ملزوم ہیں اور ان کے

درمیان ایک طبعی ربط ہے۔"

٢- الشرك في الألوهية:

لعنی الله تعالیٰ کی عبادت مین سمی اور کو شریک کرنا عیاہے وہ شجر موں کیا جمر ولی موں یا رسول ا یہ شرک فی الالومیت ہے۔ اسی طرح جو عبادتیں اس کے لیے خاص ہیں' ان کو کسی اور کے ساتھ مخصوص كرنا عيسے ركوع " سجود طواف وزاح اور نذر وغيره سب شرك في الالوميت ہے۔

٣- الشرك في الأسماء والصفات:

جو اساءاور صفات الله کے لیے مخصوص ہیں وہ کسی اور کے ساتھ مخصوص کرنا شرک ہے 'جیسے اللہ کے علاوہ کسی کو نافع و ضاریا شافع نضور کرنا' اللہ کےعلاوہ کسی کو قاضی الحاجات نضور کرنااور اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور ے مدد طلب کرنایا اللہ کے علاوہ کسی کوعالم غیب تصور کرنا۔ یہ سب شرک فی الاساء والصفات کی اقسام ہیں۔ الله تعالیٰ کاارشادہ:

الله تعالی اس بات کو معاف نہیں کرے گا کہ اس کے ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِـ وَيَغْفِرُ

# عقیدہ سے متعلق بعض اہم کتب

عقیدہ کی تعلیم حاصل کرنے کے لئے سب سے بہتر کتاب قرآن کریم ہے۔ پھر حدیث کی کتابوں میں سے صبح بخاری و صبح مسلم شریف اور سنن اربعہ ہیں۔ ان کے بعد ان کتابوں کی اہمیت ہے 'جو عقیدہ کے موضوع پر تحریر کی گئی ہیں۔ جن میں سے بہترین کتابیں مندرجہ ذیل ہیں (۱):

فيخ الاسلام محمر بن عبدالوہاب رحمہ الله

ا. كتابالتوحيد

٢- فتحالمجيدشرحكتابالتوحيد

٣- تيسيرالعزيزالحميد

٣- كتابالايمان

٥- القاعدة الجليلة في التوسل والوسيلة

٧- العقيدة الواسطية

٧- العقيدة التدمرية

٨. العقيدة الحموية

9- الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة علامداين القيم رحمدالله

+ا- اجتماع الجيوش الاسلامية

اا۔ القصيدةالنونية

١٢- إغاثة اللهفان من مكائدالشيطان

١٣٠ شرحعقيدة الطحاوية

١١٠ منهاج السنة

10- اقتضاءالصراطالمستقيم

١١۔ كتابالتوحيد

علامدابن القيم رحمه الله

ابن الي العزر حمد الله

ابن تيميه رحمه الله ابن تيميه رحمه الله

ابن خزیمه رحمه الله

شيخ عبدالرحن بن حسن بن محمد رحمه الله

يشخ سليمان بن عبدالله رحمه الله

ساتھ شرک کیا جائے اور اس کے علاوہ جس کو جاہے مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاكُمُ وَمَن يُشَرِكُ بِأَلَّهِ گا' معاف فرما دے گا اور جس شخص نے شرک کیا' فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٨٤]. اس نے اللہ تعالی پر بڑا بہتان باندھا۔

صیح مسلم (کتاب الایمان) میں حضرت جابر بن عبداللد رضی الله عنهما سے مروی ہے کہ ایک شخص نبی کریم مل کالیا کے پاس آیا اور عرض کیا یارسول الله ( ملی کالیم)! جو باتیں جنت اور جنم کو واجب كرف والى بن وه كيابن ؟ تو آب ما المُلَالِين في فرمايا:

«مَنْ مَاتَ لَا يُشْرِكُ باللهِ شَيْئاً جس كى موت اس طالت مين ہوكہ اس نے شرك نمين دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ مَاتَ يُشْرِكُ لَا وه جنت مين جائ گااور جسكى موت اس حالت مين بِاللهِ شَيْناً كَخَلَ النَّارَ». بوكه وه شرك كررماتها وه جنم مين جائ گا-

خلاصہ کلام بیہ ہے کہ توحید الاساء والصفات بھی اپنی جگہ بڑی اہمیت کا حامل موضوع ہے اس ے لاہروائی اور بے اعتنائی شرک تک پنچاسکتی ہے اللہ سے دعا ہے کہ تمام مسلمانوں کو توحید سیجھنے اور اس کے نقاضے بورے کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

شيخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله فيخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله يشخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله يشخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله يشخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله علامه ابن انقيم رحمه الله علامدابن القيم رحمدالله

ا- ان میں سے بعض کتابوں کا اردو زبان میں ترجمہ ہو گیا ہے۔

عقیدہ صحیحہ سے انحراف کاسبب:

لوگوں کے اہل سنت و الجماعت کے صحیح عقیدہ سے انجراف و اعراض کا سبب' عقیدہ کے اصلی مصادر کتاب و سنت سے دوری اور اصول دین کے سیھنے میں سلف صالحین کے طریقہ سے بے اعتمالی و لاپروائی ہے' جس کی وجہ سے فرقوں کی تعداد بڑھ گئی اور ان کے عقائد ایک دو سرے کے مخالف ہوگئے۔

### چند فرقے اور ان کے مخصر عقائد:

ا- خوارج: ان كم بال گناه كبيره كا مرتكب اور حضرت على رايش اور ان كے ساتھى كافرېس. ٢- شيعه: يه وه فرقه 'جنهول نے حضرت على رايش سے دعوىٰ محبت ميں اس قدر غلو كيا كه انہيں مقام الوہيت تك لے گئے۔

سا- جہمیہ : یہ لوگ جہم بن صفوان سمر قندی کے پیرو کار تھے 'جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے اساء و صفات کی نفی کی اور اللہ تعالیٰ کو محض وجود مطلق قرار دیا۔ (۱)

(۱) یمی نظریہ اور تصور کمل صورت میں ہندوؤں کے ہاں پایا جاتا ہے۔ انہوں نے اللہ تعالی کو تمام صفات سے خالی قرار دیا ہے اور اسے معدوم بناکر "نزنکار" کا نام دیا ہے۔

وصدة الوجود كاعقيده بھى اى مگراه كن نظريه كا نتيجه ب اور "شكر اچاريا" (ولادت ٧٧٨م) جوكه "ويدانت" كى برك شار حين بيل مخص ب جس نے اس فاسد اور به بوده عقيده كى دعوت دى اور اس پر ويدانت سے دلائل و براہين پيش كئے۔

بنابریں ہندوستان اور قرب و جوار کے علاقوں کے صوفیاء اس عقیدہ سے متاثر ہوگئے۔ یہاں تک کہ اہل تصوف کے بعض روساء و زعماء نے ہندوکل' پٹرتوں اور بوزیوں کے سرکردہ افراد سے ملاقات کے لئے ہندوستان کا سفراختیار کیا۔

مزید تفصیل کے لئے میری کتاب "فصول فی ادیان المهند" کا مطالعہ کریں۔

"جهميه" اود معطله" " نے اللہ تعالی کی صفات کی نفی کا عقیدہ عربی زبان اور لفت کو حقیقت و مجاز میں تقسیم کر کے اپنایا ' جس کا وجود صحابہ کرام ' تابعین و تنع تابعین ' چاروں ائمہ اور خیر و برکت سے معمور پہلی

ام عبدالله بن ام احمد رحم ماالله الله بن ام احمد رحم ماالله

١٨. الاعتصام المام الشاطبي رحمد الله

19. فتاوى ابن تيميد رحمد الله

· الدررالسنية في الفتاوي النجدية الشِّخ عبد الرحمٰن بن قاسم رحم الله

ان کے علاوہ اہل سنت والجماعت کے عقیدہ کے بیان میں ایسی بیسیوں کتابیں ہیں جو کتاب اللہ و سنت صحیحہ پر اعتاد کرنے والے بڑے بڑے علائے کرام کی تحریر کا شاہکار ہیں اور یہ کتابیں ہر جگہ اور ہر دور میں موجود رہی ہیں۔

#### ایک سوال اور اس کاجواب:

اگر کوئی کے کہ ہم قرآن کریم سے ثابت شدہ عقیدہ کو تو مانتے ہیں 'لیکن سنت میں وارد عقائد کو نہیں مانتے۔ تو اس کاجواب یہ ہے کہ جن راویوں نے ہم تک سنت کو پہنچایا ہے 'انہوں نے ہی طال و حرام کے احکام اور نماز 'زکو ق'روزہ 'جج اور جماد وغیرہ کاعلم ہم تک پہنچایا ہے 'للذا منطقی بات یہ ہے کہ جس طرح ان سے احکام کو قبول کیا گیا 'اسی طرح سنت سے ثابت عقائد کو قبول کیا جائے۔

امام شریک رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ: ہمیں اللہ تعالیٰ کی پھیان ان احادیث سے ہوئی۔

یہ بات بھی واضح ہے کہ صفات باری تعالی اور غیبی امور سے متعلق اکثر احادیث اخبار آحاد کی قتم سے بیں اور اسلاف نے بغیر کسی تردو و تذبذب کے انہیں قبول کیا ہے۔

اس سے بڑھ کریے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بعض او قات احکام سے متعلقہ احادیث کو قبول کرنے میں جانچ پڑتال کرتے اور اس کی تاکید کے لئے کسی دو سرے آدی کی گواہی طلب کرتے، جیسا کہ حضرت ابو محرس بڑھی نے دادی کے حصہ کی وراشت کے متعلق حضرت مغیرہ بن شعبہ بڑھی کی حدیث کی تصدیق حضرت محمد بن مسلمہ بڑھی ہے کی اور حضرت عمر بن خطاب بڑھی نے حضرت ابو موسیٰ اشعری بڑھی کی حدیث کی تصدیق ابو سعید خدری بڑھی کی روایت سے کی لیکن ان میں سے کسی نے بھی صفات باری تعالی میں مروی احادیث کی تصدیق کے لئے کسی کی گواہی طلب نہیں کی 'بلکہ وہ ان احادیث کو بغیر تر دد کے فور آقبول کر لیتے تھے اور ان کے مطابق عمل کرتے تھے۔

احکام و عقائد میں سنت کو ججت ماننے اور اس پر عمل کرنے کے بارے میں یہ فرقہ ناجیہ طاکفہ منصورہ اہل سنت و الجماعت کے بعض اصول ہیں۔

جہم بن صفوان نے اپنا یہ نظریہ جعد بن درہم سے اور اس نے یہودی جادوگر لبید بن اعظم سے لیا' جس نے نبی کریم حضرت محمد من طور کی ہے اور کیا تھا۔

سم- مرجبیہ: ان کا دعویٰ ہے کہ ایمان کے ہوتے ہوئے گناہ کرنا نقصان دہ نہیں جیسا کہ کفر کی موجودگی میں اطاعت کا کوئی فائدہ نہیں اور عمل ایمان کی شرط نہیں۔

۵- قدربی : یه وہ لوگ ہیں جنہوں نے تقدیر کا انکار کیا عضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما سے حسن سند کے ساتھ مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا: قدربیہ اس امت کے مجوسی ہیں۔

۲- جبرہیہ: یہ وہ لوگ ہیں جو تقدیر کو ثابت کرنے میں غلو و زیادتی کا شکار ہوئے۔ یہ کہتے ہیں انسان مجبور ہے' اس کا کوئی اینا اختیار و ارادہ نہیں ہے۔

2- معتزلہ : یہ فرقہ واصل بن عطاء اور عمرو بن عبید وغیرہ کا پیروکار ہے ، جنہوں نے عقل پرستی اور رائے زنی کا اس حد تک مظاہرہ کیا کہ اسے منقولات پر حاکم بنا دیا 'ان کے افکار و نظریات کے اثرات آج تک اس امت میں موجود ہیں اور ان کا طرز فکر و عمل زمانہ حال کے بعض فلکاروں کی تحریروں میں بایا جاتا ہے۔

۸- اشتعربیه: یه وه فرقه به جس نے الله تعالی کی بعض صفات کا اثبات اور بعض کی تاویل کی ہے۔

یہ تمام فرقے عقید قاصیحہ جس پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم 'آپ کے صحابہ اور بعد میں تابعین اور تبع تابعین کی جماعت تھی 'سے دور ہوگئے ادر امت مسلمہ مختلف گروہوں میں تقسیم ہوگئی' جب کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ إِنَّ هَاذِهِ الْمَثَكُمُ أُمَّةُ وَحِدَةً يَهِ تَمَارَى امت ہے جو حقیقت میں ایک بی امت ہے وَ اَنَّا رَبُّکُمْ فَأَعَبُدُونِ ﴾ اور میں تم سب کا پروردگار ہوں۔ پس تم میری بی وَانْدَا رَبُّکُمْ فَأَعَبُدُونِ ﴾ الانبیاء: ۹۲] عبادت کرو۔

آخر میں اپنے اس رب رحیم و کریم کے حضور دعاگو ہوں کہ جس نے جھے نور اسلام اور نعمت ایمان سے نوازا' قرآن وسنت کی تعلیم سے بسرہ ور کمیااور دلیل و برہان کاساتھ دینے کی توفیق عطا فرمائی۔۔۔ کہ وہ جھے اور تمام مسلمانوں کو صحیح عقیدہ کے حاملین اور اسلاف صالحین میں شامل فرمائے۔ آمین۔

﴿ رَبُّنَا لَا أَيْغَ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هِدَيْتَنَا وَهَبُ ثَالَ مَا وَهُ بَعِد اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله



صدیوں کے ماہرین لسانیات کے ہاں بھی نہیں ملتا الندا لغت میں بالعموم اور عقیدے کے متعلق قرآنی آیات و احادیث میں بالخصوص مجاز کے تصور کا انکار ضروری ہے۔

مزيد اطلاع كے لئے امام ابن قيم كى كتاب "المصواعق المرسله" كا مطالعہ مفير رہے گا۔

